
1





Sumário
APRESENTAÇÃO, COMEÇOS, PENSANTES,
AÇÕES ANDANTES       4

O FUTURO DA NATUREZA E DA VIDA PASSA
PELA ECOLOGIA       14

LA IMPORTANCIA DE UNA ESPIRITUALIDAD
ECOTEOLÓGICA PARA SOSTENER LA JUSTICIA
CLIMÁTICA        17

O CORPO HUMANO BIOCÊNTRICO:
NARRATIVA DE CRIAÇÃO DA TERRA GUARANI    26

TIERRA, VIDA, ECOTEOLOGÍA: RECONEXIONES   28

TERRA, VIDA, PARTILHA E COMUNHÃO!    29

A CRIAÇÃO NÃO ESTÁ À VENDA     32

E DEUS VIU QUE ISSO ERA BOM      35

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL:
UMA CAMINHADA EM DEFESA DA VIDA    38

REDE DE COMÉRCIO JUSTO E SOLIDÁRIO:
PROMOVENDO A ECONOMIA SOLIDÁRIO, A
AGROECOLOGIA E O CONSUMO RESPONSÁVEL   40

MUDANÇAS CLIMÁTICAS:
QUAL O NOSSO PAPEL COMO INDIVÍDUOS
E COMUNIDADE NESSE NOVO DESAFIO    43

BIOPOLÍTICA E ECOPOLITÍCA NO BRASIL    45

A PALAVRA ESPIRITUAL E POÉTICA     50

BEM-ESTAR X BEM VIVER      53

MANIFESTO DO CONSELHO DA IGREJA E DA
PRESIDÊNCIA DA IECLB      57

TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 1      59

TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 2     64
  
TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 3     69

TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 4     74

FESTA DA NATUREZA      79

MATERIAIS LITÚRGICOS      80



4

Apresentação,
começos, pensantes,
ações andantes
 Comecemos. Não existe meio ambiente. Ele é inteiro, é o que diz o 
indígena Davi Kopenawa. “A terra não deve ser recortada pelo meio.  Somos 
habitantes da floresta, e se a dividirmos assim, sabemos que morreremos 
com ela. Prefiro que os brancos falem de natureza ou de ecologia inteira. 
Se defendermos a floresta por inteiro, ela continuará viva” (KOPENAWA; 
ALBERT, 2015, p. 484)1.

 Chamá-la assim, é nominar o que ainda resta da terra e das florestas 
feridas pelas máquinas e a ação humana. Por isso, na relação entre ser 
humano e natureza, desloca-se cada vez mais longe desta última. Este 
distanciamento, causa o adoecimento das pessoas e de toda uma sociedade,  
além de impulsionar o descuidado para com os diferentes modos de vida.
 
 Há, pois, que retomar o cuidado, de origem latina coera, a cura. A 
cura da terra. Os indígenas nos auxiliam nesta cura. Ademais, também o 
respeito para com a terra, respeito implica olhar novamente e com o coração. 
Necessita-se de um retorno. Olhar de novo. Tornar a ver, a sentir. Assim 
como refletir, de origem latina re, “outra vez, novamente”, numa derivação 
de flexus, “dobrado, fletido”, do verbo flectere, “dobrar”. (HILLMAN, 1993)2.

 O ‘desenvolvimento’, como toda crença, nunca foi questionado: foi 
simplesmente redefinido por suas características mais destacadas” (ACOSTA, 
2016, p. 49)3. Mas necessita do ato filosófico de pensar e repensar e, portanto, 
da educação e da (eco)teologia. Precisamos de envolvimento. Assim, ao 
olhar para trás, em ação de respectare e reflectere, percebemos que os 
rumos tomados até então nos tem levado ao nosso próprio despencamento. 
Enquanto o homem branco explora e domina, os povos indígenas têm sido 
os protetores da terra, da natureza e responsáveis, com alguns poucos, pela 
cura desta.

1 KOPENAWA, D.; ALBERT, B. A queda do céu: Palavras de um xamã yanomami. Tradução: Beatriz Perrone-
Moisés; prefácio de Eduardo Viveiros de Castro — 1ª ed. — São Paulo:  Companhia das Letras, 2015.
2 HILLMAN, James. Cidade & Alma. São Paulo: Studio Nobel, 1993.
3 ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Tradução de Tadeu 
Breda. – São Paulo: Autonomia Literária, Elefante, 2016. 264 p.



5

 É neste movimento que caminhamos, também para esta cura e 
cuidado, para com a vida da Criação a partir da ecoteologia e das reconexões 
com as raízes: as nossas e as do solo.

 O projeto “Vida, terra e ecoteologia: reconexões” é fruto da COP27, 
da qual eu, Carine, participei como delegada virtual da Federação Luterana 
Mundial - FLM. O projeto como um todo pretende circunscrever e abranger 
as perspectivas local e nacional.

 Aconteceu, localmente, um culto ao ar livre, conforme notícia:
https://www.luteranos.com.br/noticias/vida-terra-e-ecoteologia-reconexoes. 
A nível municipal - Vera Cruz/RS, o envio de um pedido ao executivo para a 
elaboração do Plano Municipal de Arborização Urbana, dentre muitas outras 
ações semeadas com este projeto.

 Por fim e pelos começos, este material sobre o tema ambiental e 
o Cuidado com a Criação de Deus, em parceria com a Red Crearte - rede 
latino-americana que cria recursos litúrgicos,  com a Juventude Evangélica 
Luterana da IECLB, Projeto Ambiental Galo Verde, Horta Comunitária 
Redentor, Universidade de Santa Cruz do Sul, Grupo de Pesquisa Peabiru: 
Educação Ameríndia e Interculturalidade, FLD-COMIN-CAPA - Fundação 
Luterana de Diaconia, Conselho de Missão entre Povos Indígenas e Centro 
de Apoio e Promoção da Agroecologia, Rede de Comércio Justo e Solidário 
e demais pessoas interessadas em contribuir com a temática com recursos 
e apoio da Federação Luterana Mundial (FLM) e Fundo do Trabalho com 
Jovens da  IECLB.

 Este é um material composto por falas sensíveis indígenas, por 
escutas sensíveis e por possibilidades de ação e reflexão de pessoas que 
compreendem a terra como mãe e que a tem como referência.

 Os textos e materiais litúrgicos são palavras respiradas, sons, imagens 
e gestos que habitam em quem as trouxe para que possam habitar este 
mundo, na esperança que sejam de cuidado com toda a vida que nos cerca. 
São o que há em demasia no corpo, acrescentado ao mundo. 

 Um agradecimento especial àqueles e àquelas que toparam colaborar 
com o projeto. Juntos e juntas podemos mobilizar ações de cuidado e cura 
da mãe terra.



6



7

4 Mulheres: corpos-territórios indígenas em resistência! Braulina Baniwa, Joziléia 
Kaingang, Giovana Mandulão; organização Kassiane Schwingel. – Porto Alegre: Fundação 
Luterana de Diaconia: Conselho de Missão entre Povos Indígenas, 2023.
5 KRENAK, Ailton. Caminhos para a cultura do bem viver. Bruno Maia (org.), Rio de 
Janeiro: Cultura do Bem Viver, 2020. 36 p.
6 ANPED Nacional. Sessão de encerramento “Educação, bem viver e defesa dos territórios 
originários”. Duração: 1:52:09, Belém: 40ª Reunião Nacional. Disponível em <https://www.
youtube.com/watch?v=E06gtCwehDg> Acesso: 22 out. 2021.

Seres vivos para uma terra viva. Talvez o dano que 
a gente tenha cometido contra o Planeta, no século 

XX, é que a gente estava preparando técnicos e 
formando muitos técnicos, e a ideia era habilitar 

o humano para incidir sobre a vida na Terra. Tirar 
petróleo, furar plataforma continental, devastar a 

Floresta Amazônica, caçar ouro para todo lado, toda 
essa cosmovisão constituída de um Planeta cheio de 

concreto, viadutos, pontes, rodoviárias, metrôs. Essa 
parafernalha toda é uma ofensa ao corpo da Terra. A 

Terra respira.

(KRENAK, 2020, p. 20)5 

“Quem considera, quem enxerga, quem avalia, quem 
se volta para os conceitos tradicionais e milenares 

vai ter melhor qualidade de vida, vai ter bem-viver. E 
o bem-viver não é só para seres humanos, a árvore 

também precisa viver bem, o peixe também precisa 
viver bem, os animais, os rios precisam viver bem, 
a natureza, o bem-viver também é natureza, nós 

somos natureza”

(Miguel Kwarahy Tenetehara Tembé, 2021)⁶.

Reflorestarmentes: trata-se de um grande 
chamamento que fazemos à humanidade, na 

tentativa de proporcionar a todos os povos do mundo 
uma nova forma possível de nos relacionarmos com 

a mãe terra e também entre nós, seres que nela 
vivemos.

(Braulina Baniwa Joziléia Kaingang Giovana Mandulão, 2023, p.8)4 



8

 Quial’uaa tyoots’om na manen quiaan  cwichen   cwii xuee na 
wanto’a ndo’ na matseijndyo_ na nquie’ntjo_ ‘nan’   na nntjaa’ts’oo_ n ya, 

quail’ua’ta na cantya’ ts’o nja.

Gracias a Dios por darme outra oportunidade de vivir y luchar por lo que 
más quiero, gracias señor por darme tu amor incondicional.

Víctor Mateo, él pertenece a la cultura indígena Amuzga, en el Municipio 
de Xochistlahuaca, Guerrero, México. Las frases están escritas en el idioma 

amuzgo y también en español. Víctor dice que lo que él más quiere es la 
tierra de Xochistlahuaca.

Indígenas de Xochistlahuaca, 
Guerrero
Xochistlahuaca, es una tierra 
muy fértil y lleno de cultura



Eu acho que a espiritualidade não é um objeto. Às vezes penso 
que o termo espiritualidade é um exagero para aquilo que a gente 
entende como espiritualidade. Parece que muita gente já tem um 
sentimento romântico. Coisas que para nós é o contrário. É ser feliz 

e fazer feliz outra pessoa com a nossa alegria. É mergulhar nas 
brincadeiras, acordar com o sol, mergulhar na água. Sentir aquela 

sensação de estar bem. Acho que uma das coisas da prática 
espiritual é o amor, essa capacidade de amar [...]. Não tem uma 
palavra em guarani que traduz espiritualidade, porque é viver, 

estar bem, despertar, agradecer, sorrir... ou chorar. Isso tudo está 
diretamente ligado a essa cosmologia que permite nossa vida, o 
nosso respirar [...]. O português é uma língua que quer dar nome 
para tudo, mas nomes que muitas vezes não tem sentido, uma 

invenção científica. Para nós não tem isso. Por exemplo, a palavra 
música. O guarani não fala música, ele simplesmente se refere 
com uma expressão para entender os cantos, o instrumental. 
Para o instrumental a expressão significa som da vida, que se 

refere ao batimento do coração. A expressão para falar dos cantos 
das crianças significa conselhos entoados. As palavras estão 

buscando diretamente as coisas como são. Quando fala o “vento”, 
a gente fala sopro da terra. A nossa língua se baseia diretamente 
nas coisas naturais do universo, em como elas são, o que elas são. 

Então quando fala de espiritualidade, é algo muito complexo, 
porque se refere às coisas simples, naturais da vida, mas que 

muitas vezes a gente ignora no dia a dia.

Vhera Poty, Guarani Mbya

(Xochistlahuaca, México)

9



10

 É importante não perder essa visão que somos indígenas, que 
somos Mbya Guarani e a sabedoria que temos, sabedoria, conhecimento, 
tudo vem pelo Nhanderú que é nosso Deus que foi criado aqui junto, com 

a mata, com a natureza, principalmente nossos povos indígenas que 
nascem aqui na terra junto [...] com a natureza. Então nossa educação 

vem através da nossa terra, através do nosso Deus também, que tem 
todo conhecimento que coloca na nossa mente, do indígena Guarani 

principalmente, ele vem nascendo através do Nhanderú: como é que tem 
que se educar nosso filho, como é que tem que se respeitar um ao outro, 

como tem que respeitar a natureza, como que tem que ensinar a praticar, 
por exemplo, nossa cultura, nossa língua, nossa religião, é importante, 

tudo vem através do Nhanderú, então não foi criado pelo ser humano [...].

 a gente se encontra como vida comunitária, muitas coisas 
importantes, tem que se proteger. Não é bom falar muito do juruá porque 

a gente não conhece, como é que a gente vê, pelo menos de longe, a 
gente conhece que na vida tem individualidade, isso [...] não é bom para 

o juruá, porque tendo vida individual, ele é sozinho, ele não ajuda, ele não 
protege, todo mundo não se protege vamos dizer, cada família vive para 

si, isso aí não é bom para juruá7, nossa vida não é assim, é tudo junto, 
fortalecendo um ao outro e é isso.

7 “Há alguns anos, em uma experiência mais próxima das culturas indígenas, um dos ensinamentos mais 
bonitos e eu diria impactantes, foi de que a etnia Guarani usa o termo juruá para definir os que não são 
indígenas. Em sua definição há algo como “boca vazia”, ou seja, fala, fala e não diz nada, ou ainda uma 
fala que não merece confiança.” in: WENDLAND, Carine. Poética intercultural na educação: modos de 
estar-sendo e fazendo ser entre indígenas e não-indígenas. 2022. Dissertação (Mestrado em Educação) 
– Universidade de Santa Cruz do Sul, Santa Cruz do Sul, 2022. Disponível em: https://repositorio.unisc.br/
jspui/handle/11624/3387. Acesso: 20 mai. 2022.



11

Santiago Franco, cacique da Aldeia Yvy Poty no município 
de Barra do Ribeiro, é Mbya Guarani, e seu nome original 
é Karaí Yapua

Porque nós indígenas lutamos para isso. Na verdade, a luta, ou seja, 
a sabedoria que traz a vida para a gente, porque se continuarmos 
fazendo isso, com certeza vai fortalecer mais a vida Guarani, a luta 
Guarani também é pela terra, pela melhoria. Na verdade, essa melhoria 
tem que vir do próprio Deus, do próprio Nhanderú, então tudo depende 
do nosso Nhanderú: nosso conhecimento, nossa vida, nosso trabalho, 
nosso comportamento. A gente luta pelo Nhanderú, porque o Nhanderú 
deixou para nós, ele dizia para nós continuarmos essa sabedoria, esse 
conhecimento, o respeito pela natureza, pelo espírito da natureza. Aqui 
tem vários espíritos, tem o espírito das árvores, do rio, arroio, da água, 
pedra também tem espírito, tem muitos lugares que é um lugar sagrado, 
vamos dizer assim que é a terra que foi deixada pelo governo, pelo juruá, 
alguma terra tem, e é sagrada. Esse conhecimento juruá não tem, não 
sabe, pouco comentado, pouco passada essa informação para o juruá. 
Por exemplo aqui na nossa região uma mata que sobrou pouquinho, 
mas nesse lugar tem um lugar sagrado para Deus, então por isso que 
juruá não tocou ainda e nunca vai tocar também, então tudo isso é nós 
indígenas que sabemos, nós indígenas que vimos esse lugar, então eu 
acho que é importante pensar junto e para que o juruá conheça isso, que 
respeite. Claro que para juruá respeitar essa vida Guarani, a sabedoria 
indígena, todos os países, é difícil entender, porque esse conhecimento e 
sabedoria não vem da própria pessoa, vem do próprio Deus, por isso que 
é difícil conhecer e difícil o juruá respeitar, mas tem alguns juruás que 
sabem e conhecem também, então é muito importante isso que fortalece 
esse conhecimento.



12



13

 A espiritualidade transcende a cultura de um povo. Perpassa 
e promove espaços de fala, escuta e ação, mas especialmente 
de sentidos. Em conversas8 sobre como se dava a espiritualidade 
para os Kaingang, Onorio de Moura, colega doutorando, relata 
que não há uma palavra para traduzir a espiritualidade, mas que 
a aproximação mais próxima ou palpável seria “vivenciar a vida em 
sua plenitude”. Acrescenta que somente a vivencia, enquanto os e 
as não-indígenas teriam que dar um nome. Mas, “a relação com a 
natureza como um todo, com os animais, com o cosmos, a vivência 
espiritual é tudo isso. A própria vida já é uma vivência espiritual”.

 Falava eu, então, da minha percepção de espiritualidade em 
sua amplidão e da religião como aquela que aprisiona em caixinhas, 
mas também como religare. Para ele9, todavia, “religar não se 
enquadra na espiritualidade indígena, porque a gente vivencia, não 
precisa religar, já está ligado”.

 As danças, os trançados, os cantos, as pinturas e todas as 
manifestações sensíveis são modos de estar no mundo e de narrarem 
a si, ao coletivo e ao mundo, também são formas de ritualidade e 
resistência. Talvez as principais formas de resistência e, portanto, 
modos de estar em relação. Lembremos do Projeto de Lei (PL) 490 
de 2007 do Marco Temporal que esteve em voga no ano de 2021 e 
determina que são terras indígenas apenas aquelas que estavam 
ocupadas em 5 de outubro de 1988 pelos povos tradicionais, quando 
cerca de seis mil indígenas, de mais de 170 povos se unem em canto, 
dança e reza em frente ao Supremo Tribunal Federal (STF) contra a 
ação.

 Para Arias, a espiritualidade tem uma dimensão política 
insurgente, que busca pela transformação da existência a partir de 
dimensões cósmicas. Ao contrário do que se pensa, não se fixa em 
ser contemplativa, mas uma energia interior que move à ação “que 
hace posible que assumamos un compromiso militante en la lucha 
por la transformación del mundo” (2011, p. 27). Ademais, permite 
superar a visão teocêntrica, antropocêntrica e humanista que por 
sua vez legitima a dominação masculina do mundo.

8 Conversas, em 2022, de integrantes do Grupo de Pesquisa Peabiru atuantes no projeto 
Aprendizagens interculturais com os Guarani e Kaingang na Educação Básica, na Escola 
Nossa Senhora da Glória, em Sinimbu.
9 Para os Kaingang, a ritualização e oração é uma relação de comunicação com a vida (dos 
animais, das plantas), mas não de um Deus, porque estes não o teriam como uno.



14

O futuro da natureza e da 
vida passa pela ecologia
 Encontramo-nos numa situação inédita na história da natureza e da 
vida humana. O fim do mundo já não é uma obra de Deus mas pode ser 
uma obra do próprio ser humano.

 Com a ciência e a técnica, realizadas sem consciência, o nosso tipo 
de civilização deslanchou uma agressão sistemática ao sistema-Terra e 
ao sistema-vida. Chegamos a um ponto de construirmos o princípio da 
autodestruição com armas nucleares, químicas e biológicas. Uma das 
expressões mais perigosas é a criação da Inteligência Artificial Generativa 
ou da Inteligência Artificial Autônoma. Tal forma de inteligência pode 
armazenar bilhões e bilhões de algoritmos, combiná-los e articulá-los e 
tomar decisões por si mesmo, independente do controle do ser humano. 
Segundo os próprios criadores e desenvolvimentatores desta Inteligência 
Artificial, há 10% de possibilidade que ela toma uma decisão de extermínio 
da espécie humana ou de desempoderá-la profundamente. Por isso, eles 
mesmos pediram uma moratória de pelo menos 6 meses para repensar 
todo o projeto e evitar um armagedon ecológico-social.

 A tudo isso acrescente-se a geral degradação ecológica que culminou 
no aquecimento global que originou um novo regime climático da Terra. O 
aquecimento global não pode ultrapassar os 1,5 graus Celsius em relação à 
era industrial (1750), pois causaria desarranjos funestos para a humanidade. 
Punha-se como limite o ano 2030. Ocorre que os países e o processo de 
industrialismo da produção pouco fizeram para impedir o aumento do calor 
da Terra. O último relatório do IPCC de fevereiro de 2023, órgão da ONU que 
acompanha a nível mundial o aquecimento da Terra, afirma que já passamos 
o limite controlável e já estamos num caminho sem retorno. Para 2027 já se 
prevê o crescimento de 1,5-2.00 graus Celsius de aquecimento. 

 Os danos em termos de transformações climáticas, eventos extremos, 
furacões devastadores, nevascas inimagináveis e grandes secas prolongadas, 
poderão causar danos à vida humana, especialmente nas grandes cidades e 
uma desregulação dos ritmos da natureza.

 É nesse contexto sombrio que se coloca a questão ecológica. Por 
ecologia não entendemos como uma técnica de intervenção reguladora 
na natureza, mas como uma arte, um novo modo de relação benévola e 
amigável com a natureza. Ela, formulada pela primeira vez por um discípulo 



15

de Darwin, Ernst Haeckel em 1866, é a ciência das inter-retro-relações que 
todos os seres entretêm entre si e todos com o meio ambiente. Não se trata 
mais de estudar os seres em si mesmos, um tipo de animal, de planta, de 
solos etc. mas de considerar as relações existentes entre todos eles. São 
estas que contam e que garantem a existência e subsistência de cada ser.
 
 Por esta razão se afirma a tese básica da física quântica de Heisenberg/
Bohr, que coincide com a razão ecológica: tudo é relação e nada existe 
fora da relação. Um ser, em razão desta rede de relações, ajuda o outro a 
permanecer no processo de evolução ou eventualmente de desaparecer. É 
a solidariedade entre todos que subjaz aos ecossistemas e que mantém a 
natureza assim como a conhecemos em sua imensa biodiversidade.

 Nos dias atuais, atingimos a um nível de degradação do meio 
ambiente, que a Carta da Terra (2000) e a encíclica do Papa Francisco, 
Laudato si: como cuidar da Casa Comum (2015), chamam de comunidade 
de vida ou simplesmente de Lar Comum que fez soar o alarme ecológico. 
O Papa Francisco na encíclica Fratelli tutti (2020) chega a dizer: “ou 
nos salvamos todos ou ninguém se salva”(n.34). Por isso, clama por uma 
“conversão ecológica radical”. Ou mudamos de paradigma civilizacional ou 
todos podemos perecer.

 A atual situação, hoje globalizada, constitui-se como efeito da 
modernidade, inaugurada pelos pais fundadores Galileo Galilei, Newton, 
Descartes, Francis Bacon e outros, no século XVIII. Eles entenderam a 
natureza como algo meramente sem propósito, a Terra não mais como a 
Grande Mãe que tudo nos dá, mas como uma “res extensa” uma realidade 
a ser explorada e submetida pelo poder do ser humano. O eixo estruturador 
destes pensadores era compreender o ser humano fora e acima da natureza, 
como o seu “mestre e dono”. Com esse poder o capacitaria a dominar terras, 
povos, a natureza e a matéria e a própria vida. E isso foi feito com fúria 
inusitada. Dominaram o mundo. Tais compreensões trouxeram grandes 
vantagens como o antibiótico, os carros, o avião, a tv e todos os instrumentos 
que aliviaram o peso da vida humana. Mas simultaneamente produziram a 
capacidade de destruição de toda vida sobre a Terra. Fez-se um primeiro 
teste com o lançamento das bombas atômicas sobre Hiroshima e Nagasaki 
com a devastação de toda a natureza e a morte da grande maioria da 
população. Tal ato de terror, apavorou a consciência humana, pois se deu 
conta de que poderia destruir tudo. 

 Com efeito, hoje possuímos os meios de destruir toda a vida humana 
e toda vida da natureza por várias formas diferentes. É o resultado nefasto 
do paradigma do ser humano como “dominus”, senhor e dono sobre todas 
as coisas. Ele esqueceu que é parte da natureza e sem ela não pode viver 
nem subsistir. Levando este projeto avante, podemos engrossar o cortejo 



16

dos que caminham na direção de sua própria sepultura. Temos que mudar 
se queremos continuar sobre o planeta Terra.

 Qual é o projeto que se opõe ao “dominus” (senhor e dono)? Quem 
lucidamente viu a alternativa foi o Papa Francisco com suas duas encíclicas 
ecológicas que muitos ecólogos consideram o melhor fruto do pensamento 
ecológico mundial. Na encíclica Fratelli tutti o Papa propõe uma alternativa: 
a do frater (do irmão e da irmã). O ser humano é irmã e irmã de outro ser 
humano e da mesma forma irmão e irmã de todos os demais seres. Pois, 
todos viemos do mesmo pó cósmico e pó da Terra e ainda todos temos a 
mesma base genética, desde a célula originária (apareceu há 3,8 bilhões de 
anos), passando pelas grandes florestas, os dinossauros e o colibri, temos os 
mesmos 20 aminoácidos e as mesmas 4 bases nitrogenadas. A consequência 
disso é que, por um dado científico, somos de fato e não metaforicamente, 
irmãos e irmãs. E devemos tratar-nos como tais, coisa que não fizemos. 
Transformamo-nos no Satã da Terra e não no anjo protetor, cuja missão é de 
“guardar e cultivar o jardim do Éden” (Gn 2,15) vale dizer, o planeta vivo que 
hoje chamamos de Gaia.

 Ou fazemos essa travessia do “senhor e dono” sobre a natureza para 
o “irmão e irmã” da natureza, dentro dela e parte dela, ou então corremos 
o risco de assistir grandes catástrofes ecológicas e eventualmente o 
desaparecimento da espécie humana.

 Daí a importância da ecologia atualmente: dela depende nosso 
futuro incerto e mortal ou, caso mudarmos, uma nova etapa da Terra e da 
Humanidade, formando uma única e complexa realidade, habitando juntos 
a mesma Casa Comum. Seria uma civilização, não centrada no poder e no 
lucro, mas na vida e na sua proteção, uma biocivilização.

 Para alcançarmos esse propósito todos devem colaborar, cada pessoa, 
cada comunidade, cada fábrica, cada ramo do saber, do popular ao científico. 
Temos que desenvolver uma nova mente (nova compreensão da realidade) 
e um novo coração (um laço afetivo com todos os seres, irmãos e irmãs, 
especialmente, entre os humanos) para alcançarmos a sustentabilidade 
do planeta e garantirmos um futuro promissor para a nossa vida. Cremos 
que isso está dentro das possibilidades reais do ser humano, feito não para 
se auto-destruir mas para viver e conviver neste belo e pequeno planeta, a 
natureza incluída.

 Leonardo Boff é ecoteólogo e escreveu: Ecologia: grito da Terra-grito 
do pobres, Vozes, Petrópolis 2005; Proteger a Terra e salvar a vida: como 
escapar do fim do mundo,  Record, Rio 2018.

LEONARDO BOFF



17

La importancia de una 
espiritualidad ecoteológica 
para sostener la justicia 
climática
¿CÓMO DESCRIBIRÍA LA JUSTICIA CLIMÁTICA?

 No empiezo con una definición de justicia climática, sino pensando 
en aquellos que han liderado movimientos de justicia en el pasado. ¿Qué 
tienen en común Gandhi, Martin Luther King, Leymah Gbowee, Wangari 
Muta Maathai, Dag Hammerskjold y Nelson Mandela? Todos ellos fueron 
líderes de revoluciones que cambiaron el mundo (que les valió a todos el 
Premio Nobel, por cierto) pero, lo que es más importante, todos ellos tenían 
una espiritualidad subyacente que informaba, formaba y sostenía su trabajo. 
(MLK, la paz no era el objetivo final, era el camino... el derecho al voto era el 
objetivo, pero el amor y la no violencia eran el camino, y lo entrenaban día 
a día antes de ir a una sentada o a una marcha). Tanto si se trata de una 
filosofía, una teología o una espiritualidad de la praxis, todos ellos tenían 
una espiritualidad subyacente que proporcionaba los contornos para dirigir 
sus movimientos, y eran la fuerza del alma que daba el tipo de belleza a su 
mensaje que creaba verdaderas revoluciones. 

 [...] ¿Por qué las organizaciones religiosas como la comunión 
luterana se comprometen con el trabajo de la justicia climática, cuál es la 
textura del mensaje que tienen que llevar al diálogo interdisciplinario y a 
las negociaciones, que dan forma y sostienen el tipo de compromiso que 
tendrán como delegación de la FLM en la COP, antes de ir a la marcha, al 
evento o al espacio de negociación? 

 Presentaré la importancia de la eco-teología para desarrollar un 
enfoque de la justicia climática que no sea un mero verbalismo vacío, ni un 
activismo insostenible o sin raíces. 

 Puede que no sea obvio para mucha gente lo que un grupo de 
cristianos, luteranos, tiene que decir sobre la justicia climática en un 
entorno interdisciplinario. Y, me temo, que puede no ser obvio para muchos 
cristianos. 



18

Las raíces espirituales de nuestra crisis 

 De hecho, fue la tesis de Lynn White en 1969, quien escribió un ensayo 
en el que afirmaba que las raíces de nuestra crisis ecológica se encontraban 
en la tradición cristiana, y concretamente en la idea de que los humanos 
tenían dominio sobre la creación. Describió cómo el antropocentrismo 
condujo a muchas filosofías económicas, políticas y científicas en las 
culturas occidentales modernas que causaron el tipo de desmitificación, 
mercantilización y dominación que han creado la crisis climática. La avaricia, 
el consumo desenfrenado y la producción por encima de nuestro peso y de 
la capacidad de carga de la Tierra (el presupuesto de carbono) están llevando 
a cabo el Génesis a la inversa, tal y como lo ha descrito Bill McKibben. La 
economía política global actual enseña a nuestros hijos que ser humano 
es formar parte de una curva de crecimiento ilimitada de producción y 
consumo. Pero no estoy de acuerdo con Lynn White en que la historia de 
la creación hebrea sea realmente la causa. El problema no es la tradición 
judeocristiana como tal, sino nuestro alejamiento de la enseñanza de la 
tradición sobre la verdadera vocación del ser humano. Ese es el problema. 
En otras palabras, olvidar la sabiduría de nuestra tradición de fe (y nuestras 
otras tradiciones culturales) ha distorsionado la autocomprensión del ser 
humano, lo que ha conducido a nuestra destrucción ecológica voluntaria.
 

Volver sobre nuestros pasos 

 En mi contexto, he aprendido mucho de las tradiciones de los nativos 
americanos que, como la mayoría de las tradiciones indígenas, se someten 
a ritos de formación e iniciación o de mayoría de edad que implican una 
forma de tiempo de sueño en el que aprendemos las historias de nuestra 
génesis en el contexto de la tierra. Los aborígenes australianos lo llaman 
“walkabout”, porque literalmente se camina por la tierra de su origen, ya que 
la propia tierra contiene las historias. Dicho de otro modo, las historias están 
vinculadas a lugares concretos de la tierra. 

 Para recordar quiénes somos, de quiénes somos y dónde estamos 
(es decir, para crear nuestra cosmología o visión del mundo), necesitamos 
volver sobre nuestros pasos. En sentido literal y figurado. 
 
 Así que quiero mostrar cómo parte de nuestra esperanza en lo que 
hacemos al abogar por la justicia climática comienza con el regreso a las 
verdades de nuestra tradición, y el aprovechamiento de la espiritualidad 
subyacente que proporciona formas a nuestro compromiso, y la fuerza 
del alma que añade belleza a nuestro mensaje que sostiene el trabajo de 
reforma y revolución. 



19

 Nuestra tradición nos enseña que los seres humanos han sido 
creados en una red ecológica de reciprocidad, y están llamados a utilizar 
nuestras capacidades de conocimiento científico y habilidad técnica para 
salvaguardar las relaciones que sostienen la vida. Y esto es específicamente 
cierto en términos de eco-teología, que es una forma de volver sobre 
nuestros pasos y re-historizar nuestra tradición cristiana. Pensemos, pues, 
en la palabra eco-teología. 

Ecoteología 

 En primer lugar, la teología: Toda pregunta teológica sobre Dios, o 
el deseo de conectar de manera significativa con el mundo que nos rodea, 
comienza con una pregunta antropológica: ¿Quién soy yo? La teología, por 
tanto, es algo más que preguntas filosóficas sobre quién es Dios, y es más 
bien una búsqueda fiel para entender lo que se ha revelado sobre quién es 
Dios para mí (Rahner), y por tanto, quién soy yo como criatura en relación con 
Dios (coram deo) y en relación con la comunidad terrestre (coram mundo).
 
 De este modo, las cuestiones teológicas son preguntas sobre nuestro 
ser en el mundo. Son nuestra visión del mundo, o sea, nuestra cosmología. 
Y aquí tanto las ciencias naturales como la teología tienen un significado 
cosmológico. Las experiencias de su vida en las ecologías locales importan 
aquí. El salmista se quedó en su lugar ponderando los cielos, preguntando, 
¿qué es un humano que Dios se acuerda de mí en medio de este universo? Y 
hoy, esta es la misma pregunta cosmológica que impulsa nuestra búsqueda 
religiosa, y la misma pregunta ecológica que impulsa las ciencias naturales: 
¿Qué es el ser humano en relación con la creación y conociendo nuestra 
capacidad de dominar y explotar, o de cuidar su sostenibilidad, qué debemos 
hacer al respecto? [...] 

 Así pues, la teología y las ciencias naturales son dos formas diferentes 
de entender nuestras relaciones. Son formas complementarias de saber 
lo que significa cuidar de la Tierra y de todos los seres y mantener las 
condiciones para una vida justa y buena. 

 Gracias a las ciencias naturales, sabemos que no estamos cumpliendo 
nuestros objetivos para frenar el calentamiento global. Tenemos los 
ojos para ver que nuestro mal uso de la tierra desencadena una pérdida 
de biodiversidad que acelera el colapso de los sistemas planetarios que 
sustentan la vida. Y la sabiduría de nuestra tradición religiosa nos da ojos 
amorosos para ver la Tierra y todas las criaturas como regalos, no como una 
mercancía dada, y nos motiva a crear economías sostenibles y sociedades 
justas y resistentes. 



20

 Los luteranos siempre han afirmado este diálogo constructivo entre las 
ciencias: naturales, sociales, políticas y teológicas. La tarea de la deliberación 
ética, que consiste en discernir vías políticas, económicas y tecnológicas 
moralmente sólidas para sostener la vida dentro de los límites del planeta, 
requiere el diálogo entre la teología y las ciencias naturales, la fe y la razón, 
en una ecología de la sabiduría humana. 

 Y eso nos lleva a la ecología, que es el eco de la ecoteología. La ecología 
trata de las relaciones. La biología trata de cómo trabajamos y funcionamos 
fisiológica y químicamente, pero la ecología trata de la dinámica de las 
relaciones entre la tierra y las especies que sostienen esos sistemas de vida. 
Y de nuevo, la teología y las ciencias naturales son dos formas diferentes de 
entender nuestras relaciones. Diferentes tipos de relaciones, pero nada más 
que marcos relacionales para entender las verdades sobre la vida.Así que 
quiero ofrecer esto como una definición de trabajo de la eco-teología. 

 “En general, la eco-teología busca descubrir la base teológica para 
una relación adecuada entre Dios, la humanidad y el cosmos”.
- Celia Deanne-Drummond 

 Como disciplina teológica, la ecoteología no sólo se ocupa de la 
situación de la naturaleza más que humana, sino que es una forma de 
reflexionar sobre el entramado de relaciones correctas que se requieren 
para sostener la vida. 

Teo-logía 

 Así pues, quiero señalar aquí la teología que subyace a la ecoteología, 
que en algunos círculos se denomina Ecología Integral, pero que es la teología 
de la koinonía: Koinonia es una palabra griega que significa comunidad 
o comunión. Parte de la afirmación de la fe cristiana de que Dios es una 
comunidad de relaciones que crea y sostiene la creación. La Trinidad es una 
comunión de amor que crea la vida. Por ello, no debería sorprender que la 
sabiduría de este sistema abierto de ecocomunión, el equilibrio ecológico 
que da vida, esté entretejido en el tejido de la creación, o ecología. Así es 
como Darwin vio con una mirada científica la diversidad de la vida que 
prospera en la orilla enredada, lo que hemos visto con el ojo amoroso de la 
fe durante milenios: la sinergia ecológica como fuente y sustento de la vida. 

 Dentro de este concepto de Koinonia tenemos una constelación de 
términos en torno a la palabra griega oikos: Es la palabra griega que designa 
a esta comunidad terrestre. Oikos es la raíz de la palabra oikoumene, o 
ecuménico, que describe nuestra “casa común”, como la llama el Papa 
Francisco en Laudato Si’. Nuestra casa común, la Tierra, pertenece a Dios, 
y cada una de las amadas criaturas pertenece a este oikos común. la red 



21

integral de relaciones que sostienen el bienestar de la Tierra. La ecología 
(oikologia) es el estudio de las relaciones entre los animales, las plantas y los 
minerales que desempeñan un papel en el mantenimiento del equilibrio 
de esta querida comunidad. Cada criatura es importante y contribuye a la 
salud y resistencia del ecosistema biodiverso en el que vive. 

 Las relaciones humanas también tienen importancia ecológica. Las 
relaciones económicas (oikonomia), sociales y políticas afectan al equilibrio 
de la creación. Todo lo que fabricamos, utilizamos y producimos tiene su 
origen en la Tierra, ya sea de origen mineral, vegetal o animal. Nuestros 
hábitos de consumo de energía y bienes afectan a la resistencia de los 
sistemas planetarios y a la capacidad de la Tierra para curarse y mantener la 
vida. Las relaciones económicas y políticas tienen efectos directos sobre la 
familia humana y los miembros más que humanos del oikos de Dios. 

 El problema de la sociedad moderna es que en algún momento 
nos convencimos de que la medida de nuestras relaciones (economía), se 
monetizaría. Y esto tuvo el efecto de ordenar nuestras relaciones de una 
manera que puede ser colonizada, dislocada de cualquier lugar o contexto. 
Podemos simplemente pagar por las cosas sin ninguna relación con ellas o 
con la tierra que las hizo. Por eso, parte de la recuperación para nosotros es 
volver a las enseñanzas de nuestra fe que nos recuerdan cómo los Humanos 
pertenecen a una relación correcta dentro de esta comunidad de la Tierra. 
Estamos hechos de la misma materia de la Tierra, y somos cuidados por 
nuestras co-criaturas y la tierra. 

 Y con esta pregunta en mente, podemos volver a la Biblia para retomar 
la historia.

Una lectura ecológica de la Biblia 

 ¿Qué nos dice la Biblia sobre nuestro lugar en el mundo? ¿Qué nos 
dice la Biblia sobre la vocación humana fundamental? 

 En primer lugar, quiénes somos y qué somos. En el Génesis 1, el 
ser humano no se llama simplemente “Adán”. Más bien, la palabra adam 
proviene de adamah, que significa Tierra. Así, el Adán significa en realidad 
“terrícola”, o uno de la Tierra. Esta es nuestra naturaleza humana, y por lo 
tanto, la misma “naturaleza” que normalmente llamamos “naturaleza”. Por 
eso, en términos de fe, solemos hablar de creación, en lugar de naturaleza. 
Porque ante la criatura, los terrícolas somos de la misma categoría teológica 
que los animales, las rocas, los árboles y el agua. Somos criaturas del Creador. 

 Entonces, ¿cuál es la relación, teológicamente hablando, entre el 
terrícola y nuestras co-criaturas? El capítulo 1 del Génesis contiene el 



22

conocido texto de que los seres humanos deben tener dominio (radah) 
sobre la creación y someterla (kabash). Esto se interpreta normalmente 
como dominar. Pero, ¿cuál es la naturaleza del dominio fiel? No es dominar, 
ejercer poder sobre, sino que, reflejando la naturaleza de Dios, la Trinidad, 
que es una comunión de Amor, el dominio fiel o la supervisión significa 
poder-con. Emergencia. Devenir mutuo. 

 Génesis 2.15 nos recuerda que, entre nuestras co-criaturas, el Creador 
ha dado a los humanos una vocación especial para cuidar y mantener el 
oikos de Dios. Cultivar (abad) y guardar (shamar). 

 Esto incluye la tierra y todo lo que hay en ella, como dice el Salmo 24:1. 
Y este es el fundamento para que critiquemos la noción de una gran cadena 
del ser, en la que los seres humanos son la cima (Uti/Frui), y hagamos el giro 
biocéntrico para entender a los seres humanos como parte, cuidadores de 
la red de la vida. Esto es lo que se llama la metanoia ecológica, la conversión 
ecológica que tenemos que ayudarnos a hacer para reubicarnos, nosotros 
mismos en la creación. 

Una “hermenéutica” ecológica para leer la Palabra y
leer el mundo 

 Así pues, una perspectiva ecoteológica no es sólo una forma de leer 
la Biblia que destaca los pasajes sobre las criaturas más que humanas, sino 
que se convierte en una lente interpretativa para leer la Biblia desde el lado 
inferior, como la teología feminista, o la teología dalit, etc. La ecoteología 
lee la Palabra y el mundo a través de una perspectiva relacional, desde la 
ubicación primaria de los sistemas relacionales. 

 Y es una lente interpretativa (hermenéutica) para leer, o discernir la 
rectitud o injusticia de todas nuestras relaciones, específicamente las que 
contribuyen a los problemas de justicia climática, como el racismo ecológico, 
las consecuencias de género del cambio climático, etc. 

 Sabemos que actualmente estamos sobrepasando con creces esos 
límites planetarios. Entonces, ¿cuál es el significado teológico de sobrepasar 
esas relaciones y crear las condiciones que causan pérdidas y daños? Eso 
es lo que llamamos injusticia climática. Esto forma parte de la conciencia 
crítica y de las historias que ustedes aportan a estas negociaciones, dando 
testimonio de quiénes somos y qué somos, y de cuáles son nuestras 
relaciones que deben ser restauradas. 

 Restaurar las relaciones correctas es un proceso inherentemente 
ecológico, pero, esto no es diferente de nuestra tarea teológica de ubicarnos, 
correctamente, que es una tarea ecoteológica. 



23

La eco-espiritualidad como cosmología y epistemología 

 Esto empieza por conocer tu tierra. Escuchando la voz de los silenciados 
por las injusticias climáticas (y excluidos del espacio político, social y 
económico), pero también escuchando la voz de la creación. Alimentar tu 
propia eco-espiritualidad (de la que tengo más que decir), pero la cuestión 
es volver sobre tus pasos, conocer tus ecologías, conocer tu tierra, los ritmos, 
las armonías y las disonancias para tener una historia que contar y conocer 
la voz que defiendes. Agustín: “Amamos lo que conocemos”. 

 Así que, cuando las narrativas de la política, la economía quieren 
contarnos una historia. Sobre quiénes somos como humanos, tenemos 
otra historia que contar. Como dice Emilie Townes, nuestra historia es una 
contramemoria que forma parte de nuestra resistencia, y se convierte en 
parte de nuestra resiliencia. Así pues, los cristianos somos personas con una 
historia, y tenemos que contarla para dotar a los demás, y a nuestros hijos, 
de una contramemoria, una contranarrativa para resistir a las narrativas 
neoliberales y privatizadas que nos han metido en esta crisis. 

 Así pues, Lynn White tenía razón en cuanto a la causa que está 
arraigada en la tradición cristiana, el uso tecnocrático y la mecanización de 
la Tierra. Pero Einstein también tenía razón en que no se puede utilizar el 
mismo pensamiento que te mete en una situación para salir de ella. 

Ser un ecotono 

 Por eso necesitamos una ética no tecnocrática, teológica y ecoteológica. 
La ciencia del clima es buena, y la economía verde es correcta, y eso ayuda 
a mover la aguja política. Pero la cuestión es que necesitamos algo más que 
una solución tecnocrática. Necesitamos una espiritualidad ecológica. Esa es 
la esperanza que reside en nuestra tradición. Las Escrituras nos recuerdan 
que debemos estar dispuestos a dar testimonio de la esperanza que hay 
en nosotros. Y eso, para mí, es el enfoque ecoteológico que aportamos 
como organización religiosa en este entorno. Porque para comprender 
plenamente quiénes somos como humanos, en relación con Dios y con el 
mundo, necesitamos las historias de los demás. Esta es la teología Ubuntu, 
yo soy porque nosotros somos. Tú eres parte de mi historia. Y cuando se trata 
de mantener la Tierra y la justicia climática, estamos hablando del globo, de 
toda la Tierra. Así que este tema, más que otros en la teología pública, exige 
que tengamos una reflexión global. 

 Eso es lo que ofrece la FLM: una plataforma transcontextual para 
la reflexión ecoteológica como comunión, que informa la forma en que 
abogamos ante nuestras propias naciones durante esta etapa de las NDC 
en el proceso de la COP, por ejemplo. Pero también, en las últimas COP los 



24

avances han estado relacionados con las Plataformas de Género y el espacio 
para las tradiciones de Sabiduría (Indígena y otras), para buscar soluciones 
basadas en la naturaleza. Y es aquí donde el conocimiento local de nuestras 
comunidades puede tener el mayor impacto. 

 La FLM es la conexión local con la global donde usted, y nosotros juntos, 
podemos llevar las historias de pérdidas, daños, lo que está sucediendo con 
la salud, la pobreza, los medios de vida, los factores de riesgo y las soluciones 
basadas en la naturaleza para mitigar y adaptarse al foro global que es la 
COP. 

 Por eso es tan importante tu ecoespiritualidad local. Porque lo que 
tenemos para ofrecer son esas historias que están arraigadas en las ecologías 
locales donde vives, adoras, amamos lo que sabemos. 

 Así que no sólo abogamos por las personas y los ecosistemas, sino por 
nosotros mismos, porque teológicamente somos la creación. No abogamos 
por la creación, sino que abogamos como creación. Y esa perspectiva está 
arraigada en una cosmología fiel, que es parte de nuestra historia como 
personas de fe, somos personas de una historia - como cristianos, su historia 
incluye (entre otras historias culturales) la historia de la reconciliación 
cósmica que se reveló en Jesús. Esa historia es donde comienza nuestra 
defensa. 

 Y la realidad es que esta es una voz que nuestros líderes de los 
gobiernos y de la sociedad civil esperan escuchar de ti en estos espacios. 
Buscan personas que puedan traducir entre las historias de las personas y 
los lugares de los que procedes, y el discurso técnico o político en el que vas 
a participar. Las personas como nosotros servimos de ecotono -¿sabes lo 
que es esto? 

 Un ecotono es una zona de transición entre dos comunidades 
biológicas, donde dos comunidades se encuentran e integran. Así, por 
ejemplo, entre el agua salada y la tierra habrá una marisma, que filtra y 
desaliniza el agua, y las especies acuáticas y terrestres de plantas y animales 
se mezclan en una transición que ayuda a los diferentes sistemas a 
comunicarse, ecológicamente hablando. Ese es tu trabajo, el de traducir tus 
conocimientos e historias y los de tus comunidades, incluyendo las especies 
y las tierras donde se originan tus historias, y traducir entre esas cosmologías 
y esas políticas deliberantes. Piensa en ti mismo como un ecotono, que no 
sólo ayuda a estos sistemas a comunicarse, sino que en tu reino, ambas 
especies pueden mezclarse. Como delegación de la FLM, somos un ecotono 
entre nuestras iglesias y estos espacios de deliberación. ¡Sé un ecotono!



25

Confía en tu historia

 Por último, quiero animarte a que confíes en tu historia y en lo que 
sabes de tu arraigo en la creación donde estás. ¿Cómo sientes que Dios te 
ha llamado y equipado para cultivar y mantener tu rincón del jardín? ¿Cómo 
te ayuda tu historia de fe a reorientarte en el mundo, así como tu sociedad, 
economía, estructura política nacional y cualquier otra relación por la que 
te relacionas con tus co-criaturas humanas y más-que-humanas? Así que, 
confía en tu historia, cuenta tu historia, y deja que eso inspire y dé textura 
ecoteológica a tu mensaje en la COP

Chad Rimmer
Introducción a la ecoteología para la

delegación de la COP 27 de la FLM



26

O corpo humano 
biocêntrico: Narrativa de 
criação da terra guarani
Nos primeiros contatos que tive com os Mbya-guarani, tive a oportunidade 
de ouvir uma grande liderança guarani, seu Alexandre Acosta, na aldeia do 
Canta Galo, narrando uma história de criação da terra. E desde, então, fiquei 
impressionada com o que ouvi:

“Quando Deus transformou o mundo, isso foi Deus. Quando Deus terminou 
a transformação do mundo para ter este mundo, trouxe três pessoas – 
enviados dele, meio Deus também, Karaí Xandaro. Deus veio para Terra 
com estas três pessoas, os três eram Karaí Xandaro. Deus perguntou para 
o primeiro que queria ser a Terra. Se tu fizer o que eu mandar e assim 
Deus falou para essas suas pessoas. Ele perguntou para esses três Karaí, 
se queriam ser a Terra. Perguntou para um, e o primeiro Karaí disse que 
não queria ser a Terra, e aí ele perguntou para o outro se queria ser este 
mundo, e ele também não queria. Então, Deus perguntou para o terceiro 
se queria ser este mundo e também não queria ser, porém propôs: se eu 
também puder pedir o que eu quero, e tu também cumprir, então, eu 
aceito ser a Terra. E aí ele aceitou. Aceito, só que tu, como é nosso Deus, 
eu farei como tu mandar. Com essa condição o terceiro Karaí aceitou ser 
a Terra, esse mundo. Já que tu é meu Deus, eu farei o que tu mandar. Por 
isso que existe esta Terra até hoje. Eu não queria ser esta Terra, mas vou 
ficar porque o nosso Deus mandou. Por isso que o terceiro ficou, e aceitou 
as palavras de Deus. Foi assim que Deus determinou este mundo, Deus é 
que transformou este mundo a partir deste Xondaro. Deus transformou o 
Karaí Xondaro em nosso mundo. Por isso que até hoje tem. Mas daqui em 
diante, quando eu precisar, tem que ser feito. E foi assim que até hoje tem 
o mundo, mas em troca tudo o que este mundo pedir, tem que ser feito. 
Esta terra que pisamos é nosso irmão. Por isso que a Terra tem algumas 
condições e por isso que o Guarani respeita a Terra, que é também um 
Guarani. Por isso que o Guarani não polui a água, pois é o sangue de um 
Karaí. Esta Terra tem vida, só que nós não sabemos. É uma pessoa, tem 
alma – é o Karaí. A mata, por exemplo, quando um Guarani vai cortar uma 
árvore pede licença, pois sabe que é uma pessoa que se transformou neste 
mundo. Esta Terra aqui é nosso parente, mas uma pessoa acima de nós. 
Por isso falamos para as crianças não brincar com a terra, porque ela foi 
um Karaí e até hoje ele se movimenta, só que nós não percebemos. Por 
isso, quando os parentes morrem, a carne e o corpo se misturam com a da 



27

terra, porque a nossa carne é transformada em terra e é também feita de 
terra. Por isso que temos que respeitar esta Terra e este mundo que a gente 
vive. Foi assim que eu aprendi e sei como este mundo foi feito” (MENEZES, 
2006, p. 130).

 
 Esta concepção acima explicitada traz uma noção de que o humano, 
representado pelo Karaí, que é uma liderança espiritual, tem comunicação 
direta com a divindade, cede seu corpo, sua vida, para tornar-se terra e que 
esta emerge do sacrifício e rendição às leis divinas. A palavra sacrifício está 
relacionada ao sagrado, a conexão com a natureza divina. Outro aspecto que 
destaco, é pensar que a rendição ao divino leva à terra, ou seja, na matéria 
contém as leis divinas e a divindade precisa da matéria corpo humano 
para existir. A divindade precisa do humano e este busca ardorosamente 
a divindade, o  sentido, o que desperta a função transcendente e criadora, 
conforme Jung (2014) argumenta em seus estudos da psicologia complexa.
         
 É no encontro entre a divindade e o corpo humano que desperta a 
consciência da vivência e pensamento biocêntrico, desenvolvida por Toro 
(2002), no qual compreendemos que a vida existe para além do humano 
e a partir do humano. Nessa perspectiva a matéria e o espírito, bem como 
o humano e o divino são indissociáveis. Portanto, podemos pensar que 
resgatar esta indissociabilidade é voltar a origem, encontrar na terra a vida, 
um modo de pertencimento e enraizamento que nos faz sentir somos parte 
de uma totalidade. Eis um caminho para o que Wendland (2022) desenvolve 
na ideia de poética intercultural entre indígenas e não indígenas, bem 
como a terra e a educação. Desta maneira, podemos superar as dicotomias 
e o que nos parece insustentável de conviver e de cuidar: terra e educação, 
cotidiano e saúde, o humano e a divindade, a matéria e o espírito, o sensível 
e a racionalidade.

Ana Luisa Teixeira de Menezes
Grupo de Pesquisa Peabiru: Educação Ameríndia e Interculturalidade

Referências bibliográficas:
MENEZES, Ana Luisa Teixeira; BERGAMASCHI, Maria Aparecida. Educação ameríndia: a 
dança e a escola guarani. Santa Cruz do Sul: ADUNISC, 2006.

JUNG, C. G. (2014). O livro Vermelho. Liber Novus. Vozes.

TORO, Rolando. Biodanza. Petrópolis: vozes. 2002.

WENDLAND, Carine. Poética intercultural na educação: modos de estar-sendo e 
fazendo ser entre indígenas e não-indígenas. 2022. Dissertação (Mestrado em Educação) 
– Universidade de Santa Cruz do Sul, Santa Cruz do Sul, 2022. Disponível em: https://

repositorio.unisc.br/jspui/handle/11624/3387. Acesso: 20 mai. 2022.



28

Tierra, vida, ecoteología: 
Reconexiones
 En el contexto del creciente interés y preocupación por nuestra madre 
tierra y la vida hay una creciente búsqueda de una mayor comprensión y 
acción para preservar y restaurar la salud de nuestro entorno natural. La tierra, 
nuestro hogar común, es un sistema complejo y interconectado en el que la 
vida florece en una asombrosa diversidad de formas y manifestaciones.

 Es importante reconocer la interdependencia entre los sistemas 
naturales y las dimensiones espirituales y religiosas de la vida humana. 
Nuestras creencias, prácticas y valores religiosos influyen en nuestra 
relación con la tierra y determinan nuestras acciones hacia ella. Busquemos 
reconectar y reconciliar nuestras perspectivas espirituales y ecológicas, y 
fomentemos un sentido de reverencia y cuidado por toda la creación.

 Las reconexiones en el ámbito de la tierra, la vida y la ecoteología son 
multifacéticas. Por un lado, implica volver a conectar con nuestra propia 
naturaleza intrínsecamente vinculada a la tierra, reconociendo nuestra 
interdependencia de los ecosistemas y la necesidad de vivir en armonía 
con ellos. Esto implica un cambio de mentalidad, donde adoptamos una 
perspectiva de custodios responsables de la tierra en lugar de meros 
consumidores.

 Además, la reconexión también implica restablecer nuestra relación 
con otras formas de vida en el planeta. Reconocer la dignidad y el valor 
intrínseco de todos los seres vivos, y trabajar para proteger y preservar la 
diversidad biológica en todas sus expresiones. Significa escuchar y aprender 
de las enseñanzas que la naturaleza tiene para ofrecernos, y reconocer que 
somos parte de una red interdependiente de vida.

 La reconexión en el ámbito de la tierra, la vida y la ecoteología implica 
trascender las barreras artificiales que hemos creado entre lo humano y lo 
no humano, lo sagrado y lo profano. Nos invita a abrazar una visión holística 
del mundo, donde la espiritualidad y la ecología se entrelazan en un diálogo 
continuo y en una acción conjunta para sanar y proteger nuestra casa 
común. 

Elena Cedillo
Programa Ejecutivo para la Justicia Climática

de la Federación Luterana Mundial - FLM



29

Terra, vida, partilha e 
comunhão!
 A reflexão sobre o meio ambiente, nossa casa comum, nos convida 
a refletir e agir no cuidado de toda a vida no Planeta e no multiverso. 
Pois, não somos os únicos seres viventes do Planeta, como também não 
somos independentes do ciclo vital. Dependemos dos demais seres vivos 
para viver bem. Desta maneira, toda a vida no multiverso tem conexões de 
complementariedade e interdependência para o bem e preservação da 
vida.

“Mas pergunte agora aos animais, e cada um deles o ensinará; pergunte 
às aves do céu, e elas lhe contarão. Ou fale com a terra, e ela o instruirá; 
até os peixes do mar lhe contarão. De todos estes, quem não sabe que a 
mão do Senhor fez isto? Na sua mão está a vida de todos os seres vivos e o 
espírito de todo o gênero humano”. Jó 12:7-10
  
 Em Gênesis capítulo 1 e 2, no relato da criação, temos o testemunho 
de que o ser humano é parte integrante da criação e não proprietária e 
dona, com poder para explorar e consumir sem consequências para a vida. 
Destarte, precisamos viver e existir como cooperadoras e cooperadores de 
Deus no cuidado e manutenção da criação, que era e é boa e bela para Deus. 
Assim, o ser humano criado por Deus tem o encargo de cuidar e cultivar 
a criação. Ou seja, ser uma pessoa cooperadora de Deus na proteção, 
preservação e mantenimento da vida criada por Deus.

 A narração de Gênesis não objetiva ser um tratado ou descoberta 
científica, com legitimidade histórica ou biológica, sobre a origem da vida. 
O texto é uma confissão de fé. Confissão, de um povo que afirma que toda 
a vida é proveniente de Deus. Ele é o criador e mantenedor da vida na terra 
e no cosmos, que gerou toda a vida do seu amor e desejo de convivência. 

 Outro fator interessante na narração é que todos somos formados do 
pó. Ou seja, a nossa ligação intrínseca com a vida vem da terra. Necessitamos 
dela para viver e sobreviver. Nossa sobrevivência vem dos seus frutos, e 
assim, também nós somos frutos da terra.

“A Deus pertence a terra e a sua plenitude, o mundo e os que nele 
habitam”. Salmos 24.1



30

 A justiça socioambiental procura reconciliar e resgatar relações 
saudáveis de cuidado em toda a criação. Fomentando ação de reflexão 
e aprendizagem de viver e conviver e não apenas consumir, explorar e 
devastar. Possibilitar que grupos sociais, independente de raça, etnia, 
gênero ou classe social, possam ter igual direito de acesso aos recursos 
naturais (água limpa, solo fértil, ar puro etc.) fundamentais a uma vida digna 
e saudável. Como também, que ações, obras, projetos ou políticas com 
consequências ambientais negativas, como devastação, poluição e extinção 
sejam fiscalizadas e extirpadas.

 Um documento fundamental para refletirmos e aprofundarmos é “A 
Carta da Terra”, proposto durante a Rio-92, voltada para assuntos acerca de 
uma sociedade global pacífica, justa e sustentável. Ela propõe uma mudança 
de hábitos para alcançar um futuro melhor para toda a vida no planeta. A 
Carta da Terra possui 16 princípios básicos, os quais estão agrupados em 
quatro grandes tópicos:

I. RESPEITAR E CUIDAR DA COMUNIDADE DA VIDA
1. Respeitar a Terra e a vida em toda sua diversidade.
2. Cuidar da comunidade da vida com compreensão, compaixão e amor.
3. Construir sociedades democráticas que sejam justas, participativas, 
sustentáveis e pacíficas.
4. Garantir as dádivas e a beleza da Terra para as atuais e as futuras gerações.

II. INTEGRIDADE ECOLÓGICA 
5. Proteger e restaurar a integridade dos sistemas ecológicos da Terra, com 
especial preocupação pela diversidade biológica e pelos processos naturais 
que sustentam a vida.
6. Prevenir o dano ao ambiente como o melhor método de proteção 
ambiental e, quando o conhecimento for limitado, assumir uma postura de 
precaução.
7. Adotar padrões de produção, consumo e reprodução que protejam as 
capacidades regenerativas da Terra, os direitos humanos e o bem-estar 
comunitário.
8. Avançar o estudo da sustentabilidade ecológica e promover a troca aberta 
e a ampla aplicação do conhecimento adquirido.

III. JUSTIÇA SOCIAL E ECONÔMICA
9. Erradicar a pobreza como um imperativo ético, social e ambiental.
10. Garantir que as atividades e instituições econômicas em todos os níveis 
promovam o desenvolvimento humano de forma equitativa e sustentável.
11. Afirmar a igualdade e a equidade de gênero como pré-requisitos para 



31

o desenvolvimento sustentável e assegurar o acesso universal à educação, 
assistência de saúde e às oportunidades econômicas.
12. Defender, sem discriminação, os direitos de todas as pessoas a um 
ambiente natural e social, capaz de assegurar a dignidade humana, a saúde 
corporal e o bem-estar espiritual, concedendo especial atenção aos direitos 
dos povos indígenas e minorias.

IV. DEMOCRACIA, NÃO VIOLÊNCIA E PAZ
13. Fortalecer as instituições democráticas em todos os níveis e proporcionar-
lhes transparência e prestação de contas no exercício do governo, 
participação inclusiva na tomada de decisões, e acesso à justiça.
14. Integrar, na educação formal e na aprendizagem ao longo da vida, os 
conhecimentos, valores e habilidades necessárias para um modo de vida 
sustentável.
15. Tratar todos os seres vivos com respeito e consideração.
16. Promover uma cultura de tolerância, não violência e paz.

 Os princípios da Carta da Terra nos convidam à transformação. A vida 
na terra nos conclama a buscar a mudança de vida, de modelo sociocultural. 
Um novo sentido de interdependência, complementaridade global e de 
responsabilidade universal. Desenvolver e aplicar com sensibilidade e 
imaginação a visão de um modo de vida sustentável.

 Somos pessoas convidadas a ter compromisso e testemunho de 
fé que reflita e repense o modo de viver, relacionar-se e consumir com 
complementaridade. Vivendo o termo da sustentabilidade em sua amplitude 
como a arte do bem viver.

Pastor Olmiro Ribeiro Junior
Secretaria de Ação Comunitária IECLB



32

A criação não está
à venda
 Um subtema do tema do ano  de 2016 diz: “A Criação não está à venda”. 
Mas um pequeno grupo de pessoas neste mundo ganha muito dinheiro 
com a exploração da Criação de Deus: especialmente com carvão, petróleo 
e gás, chamados: Energias Fósseis.

 Hoje sabemos que queimamos em um dia a mesma quantidade 
de energias fósseis que a terra armazenou em milhões de dias. E, muitas 
e muitos de nós esquecem que gasolina e diesel também são grandes 
quantidades de energia que gastamos com o nosso transporte diário. Isso 
perturba o equilíbrio da nossa casa comum, a Terra, que Deus criou para nós 
e todos os tipos de vida, e que não continuará como foi feito.

 Hoje temos alternativas técnicas para o nosso consumo de energia: os 
vários tipos de energia solar. Mas por que ainda usamos tão pouco?

 Até agora em minha vida - em diferentes países e, claro, também aqui 
em nossa Igreja Luterana IECLB - conheci comunidades eclesiásticas muito 
diferentes. E elas também reagem de forma muito diferente ao que acontece 
todos os dias com esta maravilhosa criação de Deus - criada para todas e 
todos nós. Há pessoas cristãs que - também por ganância - participam e se 
enriquecem com a exploração dessa criação. E há outras pessoas cristãs que 
tentam ter a máxima responsabilidade possível contra este agravamento da 
situação de nossa casa comum, a Terra.

 Essas últimas interpretam as primeiras páginas da Bíblia de tal forma 
que nós, como Jardineiras e Jardineiros de Deus, temos uma grande parcela 
de responsabilidade pelo cuidado da criação.

 Outros, não apenas as gananciosas e os gananciosos, acreditam que 
Deus resolveria tudo sozinho. Afinal de contas, ele prometeu: “Enquanto 
durar a terra, plantio e colheita, frio e calor, verão e inverno, dia e noite jamais 
cessarão” (Gênesis 8). Portanto, ele também deve cuidar por si mesmo da 
criação: uma promessa é uma promessa!

 Nós, as ativistas e os ativistas do Galo Verde, consideramos que essa 
interpretação da Bíblia que deixa a responsabilidade somente com o Deus 
está errada. Para nós, a missão é sermos bons jardineiros e boas jardineiras 
no jardim de Deus, ou seja, criar um efeito positivo em Sua Criação. E um 



33

bom jardineiro só tira do jardim o que realmente cresce novamente ou 
pode ser replantado. E ele cuida para que todas as plantas e seres vivos 
do jardim possam viver e se desenvolver bem. Nenhum bom jardineiro 
explora o solo fértil de tal forma que nada mais possa crescer ou viver 
novamente depois disso.

 Hoje, já aprendemos na escola como as ações de nós, humanos, são 
ruins para o restante da criação: somos todos responsáveis pela extinção 
de espécies, mudanças climáticas, pandemias até então desconhecidas etc. 
Sabemos disso! Portanto, não preciso enumerar todos esses fatos novamente. 
Mas será que realmente queremos ouvir isso? Mesmo se ouvirmos, podemos 
ignorar tudo isso.  Mas se ouvirmos e levarmos isso em nosso coração, só 
poderemos participar da preservação dessa obra única de Deus. Por isso 
gostaríamos de convidar todas e todos vocês, mas especialmente pessoas 
membros das congregações de nossa igreja.

 E, nesse ponto, quase sempre surge a pergunta: Sim, mas o que eu 
(ainda) devo fazer?

 A primeira possibilidade é: dar a cada pessoa o direito de reivindicar 
o que você mesmo reivindica. E se você perceber que isso não é suficiente 
para todos, então você está reivindicando demais. Terá de mudar seu estilo 
de vida. Da mesma forma que uma pessoa que se converteu à fé cristã não 
continuará simplesmente a viver da mesma forma que vivia antes.

 A segunda possibilidade é: não faça o que você quer fazer sem 
antes pensar nos efeitos que isso poderia ter sobre seus semelhantes e suas 
“co-criaturas” (e também sobre todas as plantas). Isso começa com coisas 
cotidianas muito simples. E não é fácil.  O intercâmbio com pessoas que 
pensam da mesma forma é muito importante. E se isso puder acontecer na 
comunidade de sua igreja, será ainda mais valioso, pois vocês têm a mesma 
base como cristãos e cristãs!

 E a terceira possibilidade é: questionar e pressionar todas as pessoas 
politicamente responsáveis que você elegeu. Isso se aplica aos Vereadores, 
aos Deputados Estaduais e Federais, aos Senadores e a todo o governo. 
Eles não estão lá apenas para melhorar a estrada em frente à sua casa, mas 
também para preservar e expandir as áreas ecológicas que ainda estão 
razoavelmente intactas.

 Com vontade política, o novo governo poderia, por exemplo, reorientar 
as despesas das grandes hidrelétricas em sistemas fotovoltaicos e energia 
eólica para a população. Com isso não seria necessário inundar grandes 
áreas e aumentaria a produção desses sistemas: o preço de produção cairia 
e haveria um impacto ambiental menor. Isso seria uma economia social real 
para toda a população.



34

 Minha experiência na Alemanha mostra que, sem a pressão de massas, 
a política só irá mover-se lentamente (ou nunca). E essa pressão de massas 
será criada por informação e educação. Este também é o nosso trabalho 
como cristãos e cristãs nessa sociedade. Aqui não devemos colocar nossa 
luz debaixo do alqueire!

 Também, o que já está começando bem devagar, precisamos uma 
discussão sobre a exploração do petróleo no Brasil. Vamos realmente ganhar 
mais qualidade de vida para a população quando abrimos fontes novas de 
petróleo no norte? Ou seria melhor deixar esta energia fóssil na terra para 
ajudar a diminuir o aquecimento global? Essas temperaturas mais altas em 
todo o mundo criarão condições de vida para nossos filhos e netos que só 
podemos imaginar hoje e que nos custarão muito mais dinheiro no futuro.

 Da mesma forma, precisamos discutir se queremos obter “dinheiro 
rápido” da Amazônia na forma de madeira, diamantes, ouro, etc., ou se 
queremos aproveitar o enorme potencial de riqueza ecológica (plantas 
medicinais, frutas, etc.) a longo prazo. Isso protegeria permanentemente a 
floresta tropical, que é responsável também por 80% da chuva em grandes 
áreas do Brasil.

 Assim como Josué confrontou os israelitas pouco antes de sua morte 
com a escolha de qual caminho tomar - o caminho para uma vida boa ou o 
caminho para a destruição: assim todos nós temos uma escolha - abraçar 
esta Criação de Deus ou simplesmente deixar a destruição continuar.

 Que Deus nos conceda muita sabedoria para essa decisão.

Johannes Gerlach 
Coordenador do Projeto Ambiental Galo Verde



35

E Deus viu que isso 
era bom
 E Deus viu que isso era bom… Desde a criação da luz, Deus se dedica 
várias vezes a parar e contemplar o que criou, perceber e apreciar o bom 
e belo de sua obra. O divino cria tudo de forma harmoniosa e relacional, 
dando espaço e importância a cada obra. Ao criar o ser humano, o faz como 
o ápice de toda a criação dando-lhe o fôlego da vida e a tarefa de cuidar, 
cooperar e administrar o esplêndido universo. 

 Gênesis faz uma bela narrativa de toda obra criacional, sendo a 
humanidade a centralidade magnífica de toda obra… e viu Deus que isso 
era bom. Não surgimos do mero acaso evolutivo, nem somos obra do 
capricho de deuses. Ao sermos criados à imagem e semelhança de Deus, 
somos como marca distinta postos nesse universo para espalharmos a 
imagem do Criador. Fazermos tudo conforme a vontade divina, em atitudes 
e pensamentos. Vemos o ser humano como a completude da criação, com 
liberdade, autoconsciência, determinação e como um todo com valor e 
importância - a dignidade humana. Ser criado à imagem e semelhança de 
Deus, homens, não só os reis e poderosos, e mulheres, todas as pessoas, 
parecidas e dotadas para estabelecer relação pessoal com Deus e autoridade 
sobre o universo. 

 Essa visão e valorização antropocêntrica, valorização apenas do ser 
humano, desconsiderando os outros seres vivos que povoam o planeta e a 
terra que é casa comum de todos e todas, dada pelo cristianismo ao longo 
dos séculos tem gerado grande problemática e desarmonização de toda 
criação. 

 É evidente a partir da queda do ser humano e sua expulsão do paraíso 
que a humanidade não tem vivido conforme a vontade do seu criador. A 
humanidade tem deturpado a tarefa de cuidar e administrar o universo. 

 A era moderna é determinada pelo domínio e exploração do ser 
humano sobre a natureza e todo o universo. Esse domínio chega ao seu 
limite. Todos os acontecimentos climáticos indicam que a Terra está se 
alterando drasticamente por obra dos comportamentos humanos. E quem 
mais sofre e reclama da alteração climática é o próprio ser humano.



36

 O ser humano não rompeu com o Criador apenas ao ser expulso do 
Éden, rompe diariamente ao dominar, explorar e subjugar todo o universo 
e sua própria espécie. Não se esforça para ser a imagem e semelhança, mas 
age de forma a ocupar o lugar do Criador. 

 Em tempos pós pandêmicos, o acesso ao conhecimento e a tecnologia 
foram acelerados e facilitados, o que não torna a humanidade mais evoluída 
e consciente. Acredito que o óbvio precisa ser dito e ensinado. O ser humano 
tem a informação, o conhecimento científico de que precisa para agir 
corretamente e preservar o planeta e seus recursos. 

 Ter poder não é escravizar, subjugar ou explorar todos os recursos até 
esgotá-los, mas conduzi-los com responsabilidade, cuidar da casa comum 
sem ameaçar sua existência. 

 Sabemos de tudo isso, temos o conhecimento que precisamos sobre 
não desperdiçar água, sobre a separação adequada de resíduos, sobre a 
preservação de rios e nascentes, sobre o reflorestamento e matas nativas, 
sobre a preservação do solo e seus recursos. O conhecimento está acessível e 
nada fazemos como o que sabemos. Vivemos como se tivesse outro planeta 
para habitar.  Mas porque é tão difícil fazer o que é certo? Porque é tão difícil 
cumprir a vontade de Deus? 

 Imitar a Deus, cuidando de toda a criação, concede aos humanos 
a incrível oportunidade de exercer a boa administração da terra, do meio 
ambiente e de respeitar todas as formas de vida.

 É urgente a tomada de consciência para que a humanidade salve a si 
mesma e ao planeta. Hoje se fala muito em empreendimentos e economia 
sustentáveis. Entramos no discurso da moda, startups prometem revoluções 
e inovações. Iniciativas privadas se veem forçadas a buscar novas formas 
de consumo e de desenvolvimento de seus produtos. Diante desse novo 
cenário se faz necessário a busca por práticas sustentáveis ecologicamente, 
compreender a natureza de um modo novo e de uma nova imagem de ser 
humano com práticas coerentes com a preservação da vida. É necessário 
uma nova construção de relação com Deus em nossa cultura, deixando de 
lado a soberba humana e assumindo com humildade a total dependência 
da terra e dos seres vivos. 

 A pandemia e as guerras recentes mostraram o quão dependentes 
somos na produção de alimentos por alguns países. Não produzimos o 
básico para nossa sobrevivência. 

 Em tempos passados, nossa economia de subsistência se baseava no 
troca-troca. Plantava-se determinados alimentos e trocava-se no armazém 



37

local por algum produto que faltava ou se trocava com o vizinho. A troca 
garantia o alimento básico e o acesso sem dispor de valor monetário. Fazia 
parte de hábitos e práticas sustentáveis. É urgente fazer um caminho de volta 
e retomar práticas que dignifiquem a vida e o cuidado com o ecossistema. 
 
 Há uma onda crescente de iniciativas de hortas urbanas em busca 
da soberania alimentar e práticas coletivas de cuidado com a Terra. A 
coletividade busca uma retomada da responsabilidade e da ética do cuidado 
com todos os seres vivos e a Terra. 

 Hortas urbanas fomentam a coletividade, regras de convivência, 
manejo correto do solo, autonomia na produção, diversidade de cultivos 
e respeito com a terra. É um movimento de exercício de cidadania e 
resignificação da vida. 

 No trabalho coletivo experimenta-se a igualdade de gênero e de 
classes. Ali no manejo do solo, no cultivo de hortaliças, no planejar do 
alimento, na lida da vida experimentamos a igualdade perante nosso criador. 
Após a colheita e divisão do trabalho do dia divide-se tudo em partes iguais 
o que faz real sentido e torna tudo justo e igualitário.  Talvez sejam esses os 
movimentos humanos que irão resgatar a relação da criatura com o seu 
criador. Um novo tempo se faz necessário, um despertar de consciência 
humana urge diante dos impactos ambientais que temos experimentado. 

 O ser humano precisa confessar seus pecados, reconhecê-los e 
ressignificar suas práticas para andar em novidade de vida com o seu 
criador para que possa garantir a permanência e a continuidade de sua 
descendência na terra e sua salvação. 

 Rogamos que a Ruah divina nos conduza por novos caminhos, nos 
quais o coletivo de amor e cuidado prevaleça para que o Criador continue a 
suspirar maravilhado com todas as suas criaturas… Deus viu que tudo o que 
havia feito, e eis que era muito bom.

Pastora Cristiane I. Echelmeier
Coordenadora da Horta Comunitária Redentor



38

Justiça socioambiental: 
uma caminhada em
defesa da vida
 Existem muitas comidas que podem ser consideradas “boas”, e 
certamente isso varia de pessoa para pessoa. Umas preferem o doce, outras 
o salgado... Mas, para você, o que é “comida boa”? Te convidamos a olhar 
para este conceito a partir também de uma perspectiva ampliada e das 
interconexões que perpassam essa compreensão (e que também tem tudo 
a ver com “justiça socioambiental”).

 Uma “comida boa” não está relacionada somente ao seu sabor, mas 
também a todo o contexto no qual ela foi gerada, cultivada, preparada, 
até chegar em nosso prato. Saber de onde ela veio, quem a produziu, de 
que maneira, são elementos importantes para entendermos se as relações 
envolvidas na sua elaboração são “boas” – para as pessoas e para todo o 
meio do qual elas fazem parte. Falar em “comida boa” é falar em relações 
justas de trabalho, de relação com a terra, de equidade entre as pessoas e 
entre todas as formas de vida. É estar em conexão com uma perspectiva 
de justiça socioambiental, que preconiza a construção de um novo 
paradigma planetário, baseado no cuidado e no respeito à biodiversidade e 
à sociodiversidade. 

 O conceito de injustiça socioambiental denuncia que os impactos 
decorrentes dos processos de exploração e degradação ambiental afetam 
as pessoas de forma desigual, recaindo com mais força sobre aquelas 
em situação de maior vulnerabilidade. Procure lembrar das notícias que 
envolvem desastres ambientais, como enchentes, inundações, temporais... 
Ou os crimes ambientais causados pela mega mineração... Ou os efeitos 
causados pelo avanço dos desmatamentos... Ou as situações de insegurança 
alimentar... A quem recaem os impactos, de maneira mais forte e direta?

 A perspectiva da justiça socioambiental quer trazer para o foco a atuação 
pela defesa dos direitos de todas as pessoas e de todos os seres, incluindo 
seus territórios e espaços de vida. Nessa leitura, a dimensão econômica, 
política, social, cultural, ambiental, espiritual estão todas interconectadas, 
e precisam ser consideradas desde esta conexão, quando se trata das 
questões socioambientais. O modelo econômico exploratório, pautado no 
uso infinito dos bens naturais, traz ameaças extremas à continuidade da 



39

vida. Ele desconecta a humanidade da sua essência, descola nossos pés do 
barro – quer fazer com que percamos a conexão com o todo do qual somos 
parte. Descolam-nos da teia da vida, como se fôssemos seres à parte da 
natureza.

 Entretanto, há vozes de resistência que têm chamado para este retorno: 
os povos indígenas, desde o seu Bem-viver, mostram, secularmente, outra 
forma de nos relacionarmos com o mundo. Povos e comunidades tradicionais, 
na sua íntima relação com seus territórios, nos ensinam outros jeitos de viver, 
em respeito com a vida. As mulheres e juventudes ecoam por mudanças 
em uma sociedade patriarcal e indicam novos caminhos necessários para a 
consolidação da justiça de gênero e geracional. Agricultoras e agricultores 
familiares apontam para a agroecologia como saída para uma vida com mais 
saúde, para terras, rios, pessoas, plantas, animais. Coletivos da economia 
solidária mostram outras formas de produzir e consumir, mais conscientes, 
sustentáveis e justas. Há vozes ecoando, e elas nos chamam para somarmos 
junto com elas, na caminhada pelo cuidado com a natureza, com a vida, na 
caminhada pela justiça socioambiental, com comida boa.

 E existem muitas possibilidades de ações individuais e coletivas que 
podem ser realizadas no cotidiano e que auxiliam na busca por este caminho:

◆ Dar preferência à compra de produtos locais, produzidos pela agricultura 
familiar e agroecológica;
◆ Adotar o uso de sacolas reutilizáveis para as compras;
◆ Levar consigo sua garrafa de água reutilizável;
◆ Adotar o uso de filtros de barro;
◆ Buscar conhecer as ações de organizações socioambientais da sua região;
◆ Levar o debate sobre justiça socioambiental para a escola, grêmios 
estudantis, grupos de jovens, grupos comunitários;
◆ Planejar campanhas comunitárias sobre o tema da justiça socioambiental 
e defesa do meio ambiente;
◆ Estar atentas e atentos a projetos na sua região que impactam ou possam 
impactar os bens comuns;
◆ Valorizar e conhecer a história dos ambientes de sua região;
◆ Organizar rodas de diálogos e trocas de saberes com pessoas das 
comunidades (agricultoras e agricultores, povos e comunidades tradicionais 
da sua região)...
... e o que mais a criatividade, a mobilização e o trabalho coletivo inspirar! 
Vamos lá preparar comida boa?

Julia Witt 
Assessora de projetos - FLD-COMIN-CAPA



40

Rede de comércio justo 
e solidário: promovendo 
a economia solidário, a 
agroecologia e o consumo 
responsável
 Comprar produtos de uma grande empresa internacional ou numa 
feira de agroecologia e economia solidária na comunidade faz diferença? 
Você conhece as condições de trabalho e o impacto no meio ambiente da 
empresa ou empreendimento da qual compra produtos? O que fazemos 
com os produtos que descartamos, destinamos de forma correta?

 Estas perguntas remetem aos padrões de produção e consumo. O 
atual modelo dominante de desenvolvimento é baseado no crescimento 
econômico, na expansão do consumo, na exploração de trabalhadoras e 
trabalhadores e dos bens naturais e tem gerado crises ambientais e profundas 
desigualdades sociais, econômicas, de gênero e étnico-raciais. De que outra 
forma a sociedade poderia se organizar para diminuir as desigualdades, 
preservar a natureza, respeitar trabalhadoras e trabalhadores e os direitos 
humanos? Como podemos avançar para assegurar padrões de produção 
e de consumo sustentáveis, conforme o Objetivo de Desenvolvimento 
Sustentável, ODS 12?

 A Fundação Luterana de Diaconia, Conselho de Missão entre Povos 
Indígenas e Centro de Apoio e Promoção da Agroecologia, FLD-COMIN-
CAPA, busca promover a justiça socioambiental, a justiça econômica e os 
direitos humanos sustentada na diaconia transformadora. A sua Política de 
Justiça Socioambiental menciona que justiça socioambiental visa promover 
justas relações entre diferentes grupos sociais e o ambiente onde se inserem, 
como base para a construção de modelos de sociedade capazes de garantir 
a plena forma de vida de todos os seres do planeta. Justiça econômica é o 
anúncio de transformação social, significa o direito e a capacidade de todas 
as pessoas viverem livres de pobreza, de forma justa, humana e digna. Falar 
em Justiça Socioambiental na perspectiva da diaconia transformadora é 
também trazer a perspectiva do cuidado e do respeito para com a criação. 



41

Cuidar do planeta, sentir-se parte integrante desse ecossistema, resgatar a 
concepção de que a humanidade é parte integrante da criação e não acima 
dela.

 Em 2012 foi criada a Rede de Comércio Justo e Solidário, a partir 
de grupos comunitárias apoiados por meio do Programa de Pequenos 
Projetos da FLD. A Rede reúne empreendimentos econômicos solidários dos 
segmentos da alimentação, artesanato, confecção, reciclagem e serviços nos 
três estados da região Sul. A Rede tem promovido junto a IECLB ações de 
sensibilização, reflexão e formação sobre comércio justo e solidário, economia 
solidária e adoção de outra forma de consumo, com compromisso social e 
ambiental, por meio da aproximação entre pessoas produtoras e pessoas 
consumidoras. Nas comunidades, escolas e eventos podem ser realizadas 
feiras de economia solidária e agroecologia e oficinas sobre consumo 
responsável. Os produtos, serviços e contato dos empreendimentos podem 
ser encontrados no site: https://comerciojustofld.com.br/

 A economia solidária é uma forma de produção, comercialização e 
consumo que promove a geração de trabalho e renda, com inclusão e justiça 
social para diminuir a desigualdade. É uma nova relação com o sistema 
econômico, pautada no cuidado aos seres humanos e o meio ambiente. 
Fomenta o consumo responsável e o desenvolvimento local sustentável, 
de acordo com as características de cada território e respeita a diversidade 
de gênero, raça, etnia, tendo no horizonte, uma economia em comunhão 
com a natureza e o respeito do ser humano. Valorizar a economia solidária 
é valorizar o trabalho humano a partir de uma remuneração que possibilite 
que se viva com qualidade de vida. Fazer com que o dinheiro circule na 
comunidade, nos coletivos pequenos, potencializa a comunidade, uma 
economia que emancipa e dignifica as pessoas e respeita a natureza. Para 
vivenciar e valorizar a economia solidária é necessário que reconheçamos, 
a importância de consumir de coletivos que exercem o princípio da gestão 
democrática, da solidariedade, da cooperação e do respeito a natureza.

 A agroecologia é movimento, prática, ciência e espiritualidade. 
Engloba princípios, conceitos e metodologias que têm como prioridade 
manejar e cuidar dos bens naturais com respeito e harmonia. Promove vida 
boa, saúde e segurança alimentar com relações socialmente justas. Busca 
assegurar os direitos dos territórios e os saberes e modos de vida tradicionais 
e ancestrais. A agricultura familiar agroecológica produz alimentos sem o 
uso de agrotóxicos, produzindo uma alimentação saudável, com qualidade 
de vida para quem produz e quem consome, cuidando da natureza e 
valorizando a biodiversidade.
 
 Praticar o consumo responsável significa analisar se aquilo que 
estamos adquirindo é necessário, se respeita a natureza e se o preço é justo. 
O consumo desnecessário de bens naturais compromete a capacidade 



42

de recuperação do planeta. Importante reduzir o volume de materiais 
descartadas, de reutilizar e reciclar os materiais, garantido o descarte de 
forma correta e destinando os resíduos sólidos recicláveis às associações e 
cooperativas de catadoras e catadores de materiais recicláveis.

 No consumo responsável, ao escolher os produtos e serviços para 
comprar se leva em conta, o meio ambiente, a saúde humana e animal e 
as relações justas de trabalho. O consumo responsável prioriza a compra 
de produtos e serviços da economia solidária e da agroecologia, produzidos 
localmente. Consumo responsável faz com que o ato de compra seja um ato 
diaconal transformador.
 

Angelique van Zeeland
economista, doutora em economia do

desenvolvimento, assessora programática da FLD.
 

Referências
FUNDAÇÃO LUTERANA DE DIACONIA – FLD. Política de Justiça Socioambiental. 
Disponível em:  https://fld.com.br/documentos-institucionais/
Rede de Comércio Justo e Solidário: site: https://comerciojustofld.com.br/

ZEELAND, Angelique J. W. M. van. Economia solidária, diaconia e 
desenvolvimento transformador: por mudanças significativas e duradouras. 
1. ed. São Leopoldo: Oikos, 2014. Disponível em: https://fld.com.br/publicacao/
economia-solidaria-diaconia-e-desenvolvimento-transformador/



43

Mudanças climáticas: 
qual o nosso papel como 
indivíduos e comunidade 
nesse novo desafio
 Um grande desafio foi dado a nossa geração, depois de milênios de 
estabilidade climática que permitiram que toda a nossa civilização como a 
conhecemos se desenvolve-se, enfrentamos um tempo que será moldado 
pelas mudanças climáticas. Não percebemos o quão sensíveis são os 
pilares que mantêm nosso conforto, e como ele é muito mais dependente 
da natureza, do que simplesmente da tecnologia. Para visualizarmos isso, 
basta olharmos para a dispensa onde guardamos nossos alimentos, cada 
alimento ali, direta ou indiretamente, dependeu de um solo para o seu 
cultivo, um conjunto de organismos que fixam nutrientes e auxiliam no 
desenvolvimento das plantas, insetos polinizadores e água, em maior ou 
menor quantidade. 

 Durante muito tempo, nossa civilização se desenvolveu de forma 
muito mais harmoniosa com a natureza e seus recursos, as civilizações 
originárias do Brasil são um ótimo exemplo disso, antes dos colonizadores 
chegarem com suas doenças e armas de fogo, as pessoas que aqui habitavam 
praticavam a agricultura respeitando a natureza e desenvolvendo redes 
de comunidades extremamente complexas, que somente agora alguns 
historiadores começam a desvendar. Esses povos reconheciam na natureza 
a sacralidade do universo, e cultuavam os elementos naturais e dessa forma, 
naturalmente trabalhavam com o que hoje, no século 21 denominamos 
como soluções baseadas na natureza. Mas é interessante perceber, como 
gradativamente, nossa geração, começa a olhar novamente para esses 
elementos naturais. Agora, temos que reaprender com os ecossistemas, 
usando a ciência e nossos pesquisadores para isso, e o conhecimento 
científico antes fragmentado, começa gradativamente a ser integrado.



44

 
 Esse é um processo coletivo, mas que se inicia no esforço e ação de 
cada indivíduo, e nesse sentido, é fundamental pensar que cada pequeno 
esforço conta nesse processo. As grandes rupturas e mudanças não ocorrem 
de forma tão repentina como podemos pensar, existe a necessidade de 
uma construção prévia, ou desconstrução, como preferiram entender, onde 
se iniciam as bases para o novo surgir, e esse é um processo diário, onde 
podemos começar a questionar ações e hábitos. E dessa forma, com um 
conjunto de pequenas ações, vamos gradativamente transformando o lugar 
onde vivemos para melhor, e isso, tenham a certeza, irá trazer benefícios 
para todo nosso planeta. Dessa forma, não se sintam pequenos ou sozinhos, 
nessa caminhada, tenham a certeza, que a mudança está acontecendo, 
resta saber se terá a velocidade que precisamos para manter nosso padrão 
de vida pois, a vida na Terra seguirá, mesmo no pior dos cenários futuros, 
mas a nossa civilização, como a conhecemos não.

Eng. Ambiental Marcelo Luís Kronbauer
Universidade de Santa Cruz do Sul



45

Biopolítica e Ecopolitíca 
no Brasil
 Estas linhas perfazem-se no delinear da disciplina Biopolítica, 
Necropolítica e Precaridade. Cabe, aqui, amplificar conceitos a mim novos, 
todavia imbricados de curiosidade, carregados de história, e, com sentidos 
do mundo. O tempo-espaço de cartografias poéticas e não poéticas nos põe 
no mundo em confronto a realidades ocultadas. Um tempo de modernidade 
líquida, contemporaneidade ou pós-contemporaneidade, de modo que, 
como aportes iniciais, trago menções breves sobre modos de ver o mundo 
sob ângulos biopolíticos e do poder no Estado neoliberal atual, quando então, 
adentro ao meu mundo em pesquisa: carrego comigo a terra e as poéticas 
que me cercam e buscarei aproximações possíveis a partir de movimentos 
como a participação na COP27, a escuta aos povos indígenas e à natureza, no 
reconhecimento desta última como estado de exceção permanente.

 Considero que o ato de nomear faz parte do viver. Indígenas não tem 
essa necessidade. Palavras como espiritualidade e política, por exemplo, não 
existem em seu vocabulário, há uma amplificação muito maior do que esses 
termos nos significam. Todavia, a nomeação para os e as não-indígenas é 
um modo de reconhecer a existência, valorar. Para tanto, tomemos como 
exemplos alguns dos conceitos foucaultianos, repensados e perpetuados por 
tantos outros autores e autoras.

 Reconhecendo o poder não mais no singular, mas para populações, 
adentra-se aos campos da biopolítica. Esta contemporaneidade que estamos 
imbricados e que avança a largos passos, prendeu-se ao neoliberalismo, que 
governa os indivíduos por sua própria autorresponsabilização, desvenciliando-
se, portanto, de mecanismos de proteção social. Chega-se numa luta do 
Estado neoliberal contra tudo aquilo que possa se tornar obstáculo, inclusive 
a própria população e a natureza. Há, assim, o que Dardot, et al. (2021) chama 
de demofobia, a fobia ao povo.

 A segurança prometida à população justificaria as intervenções 
excepcionais do Estado, ou seja, aquelas que controlam a lei. A lógica da 
proteção da população - e podemos acrescer: à natureza, ao “meio” ambiente 
- garante uma excepcionalidade, de modo que, o poder não deixa de existir, 
pelo contrário, permite um estado de exceção.



46

 A biopolítica é, pois, a ferramenta, o modo de uso é a questão. Todavia, 
como já visto, quando começou-se a valorizar mais a vida, mais começou-
se a matar. E a biopolítica vai se tornando necropolítica que é o extermínio 
que o governo permite, ou seja, uma política deliberada de fazer morrer. Até 
o século XIX, antes do liberalismo, tinha-se a lógica de fazer morrer e deixar 
viver. A lógica se inverteu para fazer viver e deixar morrer.

 Somos todos governados por uma racionalidade mercantilizada, regida 
pela lógica neoliberal que se caracteriza como um ethos - se torna a ética social 
da empresa - competitividade, eficácia, rendimento. Há um empresariamento 
inclusive do pensamento. Cada indivíduo vira uma microempresa. Cada 
microempresa se governa e a vida passa a ser dicotômica: útil ou inútil. 
Duarte (2007) a partir de Agamben traz as nominações Zoé e Bios, como a 
representação da vida. A primeira, todavia, a vida nua e a segunda, a vida 
qualificada, política. Considerando, pois, a “inutilidade” de algumas vidas – 
não qualificadas – é justificável sua morte.

 Chegamos então ao estado de exceção permanente, cujo qual, no Brasil, 
encontram-se mais de 120 milhões de pessoas, e destes a maioria favelada. Os 
campos de concentração atuais seguem outras facetas: “O preso, o favelado 
e acrescento, o migrante e o imigrante, em suma, o pobre e o miserável” 
(DUARTE, 2007, p. 12), e acrescentaria mais: a floresta, o rio, a vida como um 
todo.

 Ademais, “as transformações futuras do capitalismo, da democracia 
liberal e do meio ambiente levarão a maior desigualdade social e mais 
exposição aos desastres naturais” (DUARTE, 2007, p. 176), quando adentramos 
a um campo distintamente próximo: a ecopolítica. E, na perspectiva de 
abordar e compreender que a natureza, tanto quanto, encontra-se em estado 
de exceção permanente, inicio trazendo uma experiência para exemplificar a 
temática.

 Em visita ao Instituto Nacional de Pesquisas Espaciais (INPE) e ao Centro 
Nacional de Monitoramento e Alertas de Desastres Naturais (CEMADEN) no 
mês de agosto de 2022, junto a um grupo inter-religioso organizado pela 
Iniciativa Inter-Religiosa pelas Florestas Tropicais – IRI, trago aproximações 
históricas da perpetuação do estado permanente de exceção junto às florestas 
brasileiras, em especial a amazônica.

 Cláudio Almeida, coordenador do Programa de Monitoramento da 
Amazônia e demais biomas brasileiros no Instituto de Pesquisa do Ministério 
da Ciência, Tecnologia e Inovação (MCTI) no INPE, relata que a Amazônia 
Legal do Brasil tem 5 milhões de km² e 25 milhões de habitantes distribuídos 
em 775 municípios. Esta, já foi ocupada no período Pré-Colombiano, com os 
Sítios arqueológicos de 10.000 a.C. resquícios da cerâmica Marajoara. Houve 



47

um mito do vazio populacional. Assim, historicamente, no período colônia, há 
muita captura de mão de obra indígena – séc. XVI – XIX, a partir da captura 
das almas para a conversão católica. Há fortificações militares na região pelos 
portugueses para que não haja exploração de outros países. Nos ciclos da 
borracha que se sucederam, acontece a ocupação de parte da Amazônia.

 Em 1953, com a Lei 1806/53, cria-se a Amazônia Legal. Nas décadas 
50, 60 e 70, a floresta foi vista como obstáculo. Objetivava-se assim retirá-la 
para o “desenvolvimento”. No período militar, sob o lema “Uma terra sem 
homens para homens sem terra”, houve incentivo a empresas para que de 
fato ocupassem esta, como por exemplo a Vale do Rio Doce. Estas pessoas e 
empresas foram convidadas a desmatar.

 Ao final dos anos 80 houve um Pacto pela Natureza: perdoaram a 
destruição até ali. A partir de então poder-se-ia desmatar até 20%. Todavia, em 
2008 e em 2016 houveram mais repactuações do que era ou não permitido: 
entrou-se num ciclo infindável de destruir e esperar o perdão, criando-se 
assim, uma cultura, um complexo cultural.

         O primeiro mapa do INPE aconteceu então quando o Governo Federal 
pediu para mapear se as pessoas de fato tinham ocupado e desmatado a 
Amazônia, visto que esse era o objetivo, para assim poder nomeá-los donos 
e donas da terra. Não somente nas décadas citadas, mas o colonialismo, 
enquanto complexo, se perpetua no inconsciente coletivo do povo brasileiro, 
desde a invasão em 1500 e quiçá, a natureza se encontre em estado de exceção 
desde as invasões iniciais.

         Todavia, no início da década de 90, Collor assina a convenção do clima, 
como o preparo do país para a ECO-92 e o governo pede ao INPE o mapeamento 
de quanto a Amazônia havia sido destruída. Desde então, o Instituto tem feito 
o mapeamento anual para a sociedade civil poder consultar.

 No momento desta escrita, participo como delegada virtual da 
Federação Luterana Mundial na COP27, que presencialmente acontece 
em Sharm El-Sheik no Egito, temas como perdas e danos, financiamento 
climático, adaptação, limitar o aquecimento global a 1,5º são diários, no 
reconhecimento de que países desenvolvidos, que mais contribuíram com 
as emissões carbônicas contribuam financeiramente na meta estipulada 
para que os subdesenvolvidos e em desenvolvimento, ou seja, os mais 
vulnerabilizados por esta forma de poder, possam estar em vida digna e não 
em estado de exceção como também se encontram ao estarem submetidos 
a danos ambientais, causados pelas superpotências.

 A Amazônia, como brevemente citada, teve e ainda permanece sob 
a circunstância de fazer viver e deixar morrer do Estado. Um morrer que 



48

corresponde a um estado de exceção permanente – de um modo que não 
nos incomode, que passam despercebidos o equivalente a 2.000 campos de 
futebol por dia, durante o ano de 2022.

 
Questões tais como consciência ecológica, preservação 
do planeta, minimização dos partidarismos, segurança, 
respeito às diferenças etnoculturais, atenção às 
necessidades locais, sustentabilidade e antiutilitarismo 
constam nas agendas da ecopolítica. Além disso, quase 
sempre é explícito o acento ético dos discursos ecopolíticos, 
com defesas candentes a favor de uma nova ética planetária 
que submeta os interesses econômicos (do capitalismo) 
aos interesses sociais (VEIGA-NETO, 2014, p. 216).

 Há muitos modos de dizer a ecopolítica, mas a luta política também 
tem uma dimensão espiritual, pois esta última, é, em si, uma resposta política 
frente à vida. Uma ecologia e política insurgentes, que necessitam uma da 
outra para ações em favor da vida, de qualquer vida.

 O que Veiga-Neto (2014, p. 221) também destaca são os perigos que 
podem calcar a ecopolítica tanto quanto atuam sobre a biopolítica com a 
“soberania estatal, o fascismo, o utilitarismo, o atrelamento e subordinação dos 
interesses sociais aos interesses do grande capital, a exclusão includente”. Por 
outro lado, a ecopolítica corre os riscos do “fundamentalismo, o denuncismo, 
o catastrofismo e o salvacionismo” (p. 220) a depender do Estado e sua 
ação-política. Todavia, em um governo da morte, mata-se dentro de uma 
normalidade, inclusive jurídica. De 2019 a 2022 os números têm crescido 
alarmantemente e gerado prejuízos econômicos e ambientais ao mundo.

 A natureza, como um todo da vida que conta com o humano, é uma 
vida nua, desqualificada. A lógica colonial é construída no binarismo, ou seja, 
humano e desumano. Assim como natureza e humano: todavia, “não faz mais 
sentido falarmos em “o homem no seu ambiente”, “o homem na Natureza” e, 
nem mesmo, “o homem e a Natureza” (VEIGA-NETO, 2014, p. 218).

 A desumanização de pessoas e desenraizamento da terra, faz com que 
haja naturalização de condutas, inclusive de morte. E, na maioria das vezes 
não há luto por essas vidas, porque há uma seletividade do luto no país. Isso 
faz com que retornemos ao poder. Ele não está numa classe, não é palpável, 
não está numa instituição ou é de alguém, não é possuído, ele é relacional, 
dinâmico. Atravessa as relações. Poder é ação sobre a ação dos outros. É um 
modo de administrar populações, florestas, vidas.



49

 Lynch (2018), exemplifica que o poder aparece em todos os tipos de 
relacionamentos e ao contrário do que se pensa, não só do topo da pirâmide, 
como também da base. Quando há poder, há resistência. Se não há resistência 
é um sistema totalitário, com dominação total. O poder não está no Estado, 
ele atravessa. Se perpetua. E, já não sabemos onde está. A natureza, todavia, 
apesar de demonstrar resistência não é ouvida, vozes são negligenciadas, em 
especial dos e das indígenas como protetores das florestas.

 Algumas poucas vozes foram ouvidas na palestra Crimes atrozes no 
Brasil, evento paralelo ao 51º Período de Sessões do Conselho de Direitos 
Humanos das Nações Unidas, que deu visibilidade a crimes a nível de Brasil, 
trouxe lideranças e movimentos, em especial de indígenas e de pessoas 
que vivem nas periferias do país e se encontram dia após dia, em estado de 
exceção.

 Se o direito de falar o pensar está escasso, está-se no estado de exceção 
permanente. Têm-se perpetuado práticas de exclusão includente e o racismo 
corrobora com esta, ao passo que ele “vai se desenvolver primo com a 
colonização, ou seja, com o genocídio colonizador” (FOUCAULT apud PELBART, 
2022). Há, também, o racismo ambiental, injustiça ambiental em contextos 
racializados, contra populações vulnerabilizadas. Uma forma de racismo, que 
tal como a outra atinge aqueles e aquelas cujas vidas já estão em estado de 
exceção - pessoas, florestas, rios, animais estão despidos de cidadania, pela 
permanência estrutural do colonialismo, capitalismo e racismo.

 Quando, enfim, adentramos à esfera da relacionalidade: sobre o que 
nos une uns aos outros, sobre a condição humana da alteridade, sobre 
reconhecer-se o outro da relação, sobre a abertura intercultural e a poética de 
fazer viver vidas que já não tem mais esperança. E para começar a terminar é 
necessário recomeçar novamente: pela educação.

Carine Josiéle Wendland
Coordenadora Sinodal da JE do Sínodo Centro-Campanha Sul e participante 

do Fórum de Justiça Climática da América Latina e Caribe. 

REFERÊNCIAS
DARDOT, Pierre et al. A escolha da guerra civil: uma outra história do Neoliberalismo. São Paulo: 
Elefante, 2021.
DUARTE, André. Sobre a biopolítica: de Foucault ao século XXI. Revista Cinética. 2007. Disponível 
em: http://www.revistacinetica.com.br/cep/andre_duarte.htm. Acesso em: 02 set. 2022.
LYNCH, Richard, A. A Teoria do Poder de Foucault. In: TAYLOR, Dianna. Michel Foucault: conceitos 
fundamentais. Petrópolis: Vozes, 2018.
PELBART, Peter Pál. O devir-negro do mundo. 2018. Disponível em: https://revistacult.uol.com.
br/home/o-devir-negro-do-mundo/. Acesso: 02 set. 2022.
VEIGA-NETO, Alfredo. Ecopolítica: um novo horizonte para a biopolítica. Rev. Eletrônica Mestr. 
Educ. Ambient. E - ISSN 1517-1256, V. Especial, dez/2014. Disponível em: https://periodicos.furg.br/

remea/article/view/4860/3045. Acesso em: 02 set. 2022.



50

A palavra espiritual
e poética

El verdadero padre Namandú, el primero, de una parte de 
su propio ser de cielo, de la sabiduría contenida en su ser 
de cielo con su saber que se va abriendo como flor, hizo 
que se engendrasen llamas y tenue neblina. Habiéndose 
incorporado y erguido como hombre, de la sabiduría 
contenida en su ser de cielo, con su saber que se abre cual 
flor conoció para sí mismo la fundamental palabra futura. 
De la sabiduría contenida en su ser de cielo […] (MELIÀ, 
1991, p. 29).

 
 Acima, pequeno trecho dos Mbyá sobre o fundamento da palavra. 
Conforme Melià (1991), para os Guarani, a palavra é o todo e vice-versa e o 
que especifica a psicologia e teologia Guarani é a experiência religiosa da 
palavra.

 Ayvu rapyta é tido como fundamento da palavra ou palavra 
fundamental, para os Guarani, “al fundamento de la palabra hizo que se 
abriera y que tomara su ser (divinamente) celeste Nuestro Primer Padre, 
para que se fuera al centro y medula de la palabra-alma” conforme dois 
Guarani a partir de Melià (1991, p. 32). “El hombre, al nacer, será una palabra 
que se pone de pie y se yergue hasta su estrutura plenamente humana” 
(MELIÀ, 1991, p. 33).

 Os missionários que deveriam ser especialistas no sagrado foram 
resistentes ao não considerarem a experiência religiosa indígena. Os dados 
documentais têm mostrado que os Guarani tinham mais abertura espiritual 
para ouvir e não o contrário. Os outros da relação intercultural, portanto, se 
fazem “discípulos de la palabra, en un acto de escucha iniciado en el respeto 
y mantenido a través de una transformación interior que los volvía otros” 
(MELIÀ, 1991, p. 51).

 “Los teólogos que asumen la tarea de la reflexión sobre las experiências 
religiosas indígenas tienen ahí sin duda modelos en que inspirarse” (MELIÀ, 
1991, p. 28). Já há movimentos de uma ecoteologia, que considera a natureza 
no centro de sua teologia e o cuidado para com esta.



51

 A chave indispensável para a compreensão do sistema religioso é a 
noção da alma humana. “En potencia, cada Guarani es un profeta – y un poeta 
–, según el grado que alcance su experiencia religiosa” (MELIÀ, 1991, p. 36).

 “Ponerse en estado de escuchar las palabras buenas hermosas [...]; son 
comportamientos, actitudes y posturas que propician el “decirse”: ñembo’e, 
esto es, la oración” (MELIÀ, 1991, p. 38).

 Dentre as formas de experiência religiosa, a oração “como acto de 
‘decirse’ en uma palabra recibida por inspiración divina – es el fenómeno 
y la realidad fundamental” (MELIÀ, 1991, p. 57). Tem uma grande relação 
com o poético: a espiritualidade se manifesta poeticamente e denota a sua 
existência e o seu porquê de estar no mundo.

 Assim, “cada Guaraní es un “rezador” y es un profeta. No hay una clase 
sacerdotal” (MELIÀ, 1991, p. 40). “Profetas y poetas en el acto de cantar su 
inspiración, son también teólogos de sí mismos” (MELIÀ, 1991, p. 57). São, 
todavia, “los sábios de nuestra Amerindia, que no escribieron, pero que con 
su palabra han creado poesía y profecía para nuestro mundo” (MELIÀ, 1991, p. 58).

 A filosofia indígena Guarani necessita “la afirmación de una no 
necesidad de muerte, la suposición de una inmanencia de lo divino en 
lo humano” (VIVEIROS DE CASTRO, in NIMUENDAJÚ, 1987, p. XXXIII apud 
MELIÁ, 1991, p. 61).

 O canto é uma das formas de expressão religiosa mais comum entre 
os Guarani. A religião dos Guarani é da palavra inspirada, não de doutrina, 
mas inspiração, não de sacerdotes, mas de profetas.

 A linguagem poética é uma forma de manifestação religiosa e isso a 
mim, encanta. Devo apresentar-me para terminar: em minha vida já nasci 
dentro de uma religião. Minha família era já evangélico luterana, ou também 
conhecida como protestante. Cresci e assumi diversos cargos de liderança 
na comunidade e para além dela em nível nacional, em especial com a 
Juventude, ainda agora o faço. Há sentimento de pertencimento. E com 
todas as aproximações indígenas que tive, há sentimento de sincronicidade 
e complementaridade. 

 A religião por ser necessária para religar não é necessária aos e às 
indígenas, pois estes já estão ligados, embora Melià nomine a espiritualidade 
indígena de religião de palavra inspirada, que é o que a diferencia das 
demais, é muito mais espiritual do que religião. Todavia, aqueles e aquelas 
que são não-indígenas, há alguma necessidade maior de pertencimento, 
sabida da sua desconexão.



52

 “Canto, danza y oración llegan a ser sinónimos; la oración es un canto 
danzado, así como la danza es una oración cantada” (MELIÀ, 1991, p. 43). 
As “plegarias” ou orações são sempre uma “reflexión sobre la condición 
humana, entre la sociedad de Los de Arriba y la propia sociedad histórica en 
esta “morada terrenal” (MELIÀ, 1991, p. 45).

 E, ainda sobre esta morada terrenal, como habitar do corpo e da palavra 
espiritual, podemos falar da Tekoá, enquanto cerne ou centro mandálico da 
aldeia. Pois, “si el teko es lo modo de ser, el sistema, la cultura, la ley y las 
costumbres, el tekoha es el lugar y el médio donde se dan las condiciones 
de posibilidad del modo de ser guaraní” (MELIÀ, 1991, p. 64)

 Tekoa é a terra guarani vivida como cultura, 
território, espiritualidade e política. É o reconhecimento 
do espaço simbólico entre os sujeitos que, ao valorarem 
sua existência, são capazes de produzir imagens e 
realidades, transformando-se e criando uma realidade 
vivida e compartilhada no coletivo. Há, nesse sistema, a 
apropriação do sujeito cultural que o ajuda a pensar a 
partir de sua realidade, sendo mais do que ela, no ato de 
pensar, de expressar sua palavra como ação e verdade em 
sua existência (MENEZES, 2021, p. 1).

 Este é um convite para a sabedoria do coração. Este órgão como 
regulador da vida e da espiritualidade e condutor do caminho para o qual 
se espera chegar. A luta política também tem uma dimensão espiritual, pois 
esta última, é, em si, uma resposta política frente à vida – corazonada.
 
 Apresento abaixo uma forma outra de tekoá pintada com um gesto 
político, poético e espiritual: traduz o renascer da Criação, da Pachamama, 
uma busca pela terra sem mal. Há na imagem, um pensamento terroso, um 
educar do mundo, a anima mundi em sua essência, o sensível e o corazonar, 
a dimensão espiritual e política da vida semeada.

Carine Josiéle Wendland
Coordenadora Sinodal da JE do Sínodo Centro-Campanha Sul e participante 

do Fórum de Justiça Climática da América Latina e Caribe. 

REFERÊNCIAS
MELIA, B. El guarani: experiencia religiosa. Asunción – Paraguay CEADUC – Centro de Estudios 
Antropológicos, 1991.
MENEZES, A. L. T. Tekoá como espaço espiritual e político guarani: reciprocidade entre espíritos, 
humanos e animais. In: OLIVEIRA, H.; GUI, R. T.; BRAGARNICH, R. (Orgs.). O Insaciável espírito da 
época: ensaios de psicologia analítica e política. Petrópolis: Vozes, 2021. Pp. 172-186.



53

Nova Jerusalém: novo céu e nova terra, da autora, Óleo sobre tela, 50x70, 2021

Bem-estar x Bem Viver
 A Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação 
(ANPEd), realizou em 2021, a 40ª Reunião Nacional. O evento teve como 
tema “Educação como prática de Liberdade: cartas da Amazônia para o 
mundo” e contou com a participação de diversos intelectuais indígenas que 
deram suas palavras às pessoas que os ouviam. Na sessão de encerramento, 
nominada “Educação, bem viver e defesa dos territórios originários”, Miguel 
Kwarahy Tenetehara Tembé, intelectual indígena líder dos povos em contexto 
urbano, enfatizou que “A nossa forma de viver sempre foi bem-viver, sempre 
foi bem-viver desde os tempos que não se podem contar e que atualmente 
a gente vem sofrendo ataques para um mal-viver, porque o mal-viver é 
sustentador de um comércio. Quando se polui a água para depois inventar 
tecnologia para purificar a água para vender, isso é comércio, mesma coisa 
com a saúde, mesma coisa com o oxigênio, mesma coisa com a habitação, 
com a alimentação, esse é o propósito da Europa, desse contexto europeu”.



54

 A tecnologia, qualquer que seja “vai se tornar um mal-viver quando 
ela se tornar obsoleta e cair na natureza como lixo, a gente não concorda 
que isso seja bem-viver”. O desenvolvimento é quem agora se tornou 
obsoleto. Ainda de acordo com Tembé (2021), no encerramento de um 
encontro Nacional de Pesquisa em Educação afirma que: “Quem considera, 
quem enxerga, quem avalia, quem se volta para os conceitos tradicionais 
e milenares vai ter melhor qualidade de vida, vai ter bem-viver. E o bem-
viver não é só para seres humanos, a árvore também precisa viver bem, o 
peixe também precisa viver bem, os animais, os rios precisam viver bem, a 
natureza, o bem-viver também é natureza, nós somos natureza”.

 Mas o que seria o Bem Viver? Para Krenak (2020) “pode ser a difícil 
experiência de manter um equilíbrio entre o que nós podemos obter da vida, 
da natureza, e o que nós podemos devolver. É um equilíbrio, um balanço 
muito sensível e não é alguma coisa que a gente acessa por uma decisão 
pessoal” (p. 8 e 9).

 Porém, novamente precisamos recorrer a questões históricas ou 
quiçá, suas raízes:

“Bom viver” é a tradução que mais respeita o termo 
utilizado pelo autor [Buen Vivir] e também o termo 
em kíchwa [sumak kawsay], língua da qual nasceu o 
conceito em sua versão equatoriana. De acordo com o 
Shimiyukkamu Dicionario Kichwa-Español, [...] sumak se 
traduz como hermoso, bello, bonito, precioso, primoroso, 
excelente; kawsay, como vida. Ou seja, buen e sumak são 
originalmente adjetivos, assim como “bom” – seu melhor 
sinônimo em português, no caso. Vivir e sumak, por sua 
vez, são sujeitos (BREDA, 2016, p. 10).

A escolha pelo termo “bem viver” ao invés de “bom viver” é, conforme Breda 
(2016), antes de linguística, especialmente política, ou seja, traz alguns 
prejuízos às definições originais:

o Bem Viver é uma filosofia em construção, e universal, que 
parte da cosmologia e do modo de vida ameríndio, mas 
que está presente nas mais diversas culturas. Está entre 
nós, no Brasil, como o teko porã dos guaranis. Também 
está na ética e na filosofia africana do ubuntu – “eu sou 
porque nós somos”. Está no ecossocialismo, em sua busca 
por ressignificar o socialismo centralista e produtivista do 



55

século 20. Está no fazer solidário do povo, nos mutirões 
em vilas, favelas ou comunidades rurais e na minga ou 
mika andina. Esta presente na roda de samba, na roda 
de capoeira, no jongo, nas cirandas e no candomblé. Está 
na Carta Encíclica Laudato Si’ do Santo Padre Francisco 
sobre o Cuidado da Casa Comum (TURINO, 2016, p. 14).

 Estar-sendo pesquisadora me faz ter com-versas interculturais em 
uma fenomenologia autoetnogáfica. Em solo de universidade geocultural, 
aberta interculturalmente, tenho aproximações especialmente com as 
etnias Kaingang e Guarani Mbya, localizadas no Rio Grande do Sul. Dar-se 
conta que Nhandereko, palavra Guarani, que nos remete a “nossa forma de 
vida”, também pode ser um bem viver é de uma profundidade tamanha. 
Ademais, “Teko porã é a tradução literal em guarani da expressão kíchwa 
sumak kawsay. Teko se refere à vida e à existência em comunidade; porã 
pode ser traduzido como belo, bonito, bom” (BREDA, 2016, p. 14).

 Para Turino (2016), necessitamos reconhecer que somos “parte” e não 
“à parte” da vida em suas diferentes manifestações. Nós somos natureza, 
ela não existe para nos servir. “O Bem Viver recupera esta sabedoria 
ancestral, rompendo com o alienante processo de acumulação capitalista 
que transforma tudo e todos em coisa” (TURINO, 2016, p. 15). Todos os seres 
possuem consciência e espírito próprios.

O Bem Viver se afirma no equilíbrio, na harmonia e na 
convivência entre os seres. Na harmonia entre o indivíduo 
com ele mesmo, entre o indivíduo e a sociedade, e 
entre a sociedade e o planeta com todos os seus seres, 
por mais insignificantes ou repugnantes que possam 
aparentar. Somente a partir destas três harmonias é que 
conseguiremos estabelecer uma profunda conexão e 
interdependência com a natureza de que somos parte 
(TURINO, 2016, p. 15).

 A lógica do Bem Viver não é o grande, o majestoso, mas o pequeno 
e sublime, o sustentável e o equilibrado num viver coletivo, parques, 
jardins, hortas comunitárias e em especial o respeito ao próximo. O “Bem 
Viver” emerge em oposição ao “viver melhor” ou “viver bem” ocidental 
ou ainda o conhecido “bem-estar”, arraigado aos discursos mais diversos, 
é tão compartilhado e desejado que nos leva à materialidade de tudo e a 
espiritualidade não passa de um conceito. 



56

 Buen Vivir  está para além da lógica da sustentabilidade ou do 
desenvolvimento sustentável. A sustentabilidade precisa perpassar a vaidade 
pessoal, mas deve dizer “respeito à ecologia do lugar em que a gente vive, ao 
ecossistema que a gente vive” (KRENAK, 2020, p. 9) Sustentável para quem 
dentro do desenvolvimento? A sustentabilidade está mais próxima do bem-
estar. Aquele, embora encante pelas palavras, busca meramente consumir a 
Terra, seu oposto, o Bem Viver, “é abundância que a Terra proporciona como 
expressão mesmo da vida” (KRENAK, 2020, p. 17). Que saibamos buscar, 
para além do bem-estar (mercadológico, capitalista e individual) o bonito 
devaneio do bem viver!

Carine Josiéle Wendland
Coordenadora Sinodal da JE do Sínodo Centro-Campanha Sul e participante 

do Fórum de Justiça Climática da América Latina e Caribe. 

REFERÊNCIAS
BREDA, Tadeu. Do tradutor. In: ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para 
imaginar outros mundos. Tradução de Tadeu Breda. – São Paulo: Autonomia Literária, 
Elefante, 2016. 264 p.

KRENAK, Ailton. Caminhos para a cultura do bem viver. Bruno Maia (org.), Rio de Janeiro: 
Cultura do Bem Viver, 2020. 36 p.

TURINO, Célio. Prefácio à edição brasileira. ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade 
para imaginar outros mundos. Tradução de Tadeu Breda. – São Paulo: Autonomia Literária, 
Elefante, 2016. 264 p.



Manifesto do Conselho da
Igreja e da Presidência da 
IECLB
Vocês são o sal da terra. Vocês são a luz do mundo. 
(Mateus 5.13-14)

NÓS CREMOS

◆ Que a terra e tudo o que nela existe é obra das mãos bondosas 
do Deus Criador, e que a existência do planeta é possível pela ação 
constante do Espírito Santo (Gênesis 1.31);
◆ Que todos os seres humanos, sem distinção, são igualmente 
criados à imagem e semelhança de Deus (Gênesis 1.27);
◆ Que os seres humanos são parte da Criação de Deus, com a 
responsabilidade de cuidar e cultivar toda a terra (Gênesis 2.15);
◆ Que o pecado e suas consequências se desdobram na relação de 
seres humanos e Deus, nas relações interpessoais e na relação com 
a natureza, trazendo caos e morte (Gênesis 3);
◆ Que Jesus Cristo, por meio da graça e da fé, salva, restaura e conduz 
seu povo a mudanças de comportamento, a fim de amenizar o 
sofrimento causado pelo pecado (Efésios 2.8-10; Romanos 8.19);
◆ No compromisso inalienável da fé cristã e de toda pessoa batizada 
de trabalhar para que os modelos de desenvolvimento sejam 
economicamente sustentáveis e que levem em consideração o 
impacto sobre os ambientes naturais, seus biomas e a diversidade 
biológica, que ali coexistem;
◆ Que cada pessoa e a sociedade podem fazer a sua parte, 
produzindo e consumindo de maneira responsável e justa, buscando 
a sustentabilidade, reduzindo, assim, os impactos ambientais;
◆ Na importância e no papel da comunidade de fé como espaço de 
reflexão, planejamento e mudança em ações de justiça ambiental.

57



58

NÓS RECONHECEMOS

◆ Que estamos vivendo uma crise climática e que há povos e nações 
que perderam terras, modos de subsistência e a própria vida;
◆ Que a Igreja e sua teologia exerceram papel importante na 
cristalização de uma visão antropocêntrica de dominação e 
subjugação dos seres humanos sobre as demais partes da criação.   
◆ Tal visão desencadeou estratégias de exploração que não tiveram 
respeito para com a biodiversidade, levando milhares de espécies à 
extinção;
◆ Que a Igreja tem falhado em reconhecer, refletir e apontar caminhos 
para a realidade de injustiça ambiental;
◆ Que, como indivíduos, temos falhado e pecado contra Deus e a 
Criação, ao não fazermos a parte que nos cabe, conformando-
nos com modelos de desenvolvimento econômico que agridem e 
destroem.

NÓS ANUNCIAMOS

◆ A esperança no Deus que não abandona o seu povo, por mais que este 
se afaste (Isaías 41.10; Romanos 8.38s);
◆ Que Jesus Cristo vem ao mundo para reafirmar seu compromisso de 
caminhar conosco, oferecendo seu perdão e indicando o caminho para a 
transformação pessoal, social e ambiental (Mateus 28.20b);
◆ Que a Igreja tem o desafio e o chamado do Deus Criador para refletir e 
buscar, em diálogo fraterno com a sociedade e autoridades, mudanças 
frente: aos modelos econômicos que favorecem a acumulação de riquezas 
e marginalizam parte da população; aos modelos de desenvolvimento 
que estão baseados em exploração ambiental e que destroem e agridem a 
biodiversidade; às ações que permitem as guerras e as migrações forçadas, 
que contribuem significativamente para a ocupação e consequente 
destruição de ambientes naturais; à urbanização desenfreada e não 
planejada, que ocupa áreas de preservação permanente, destruindo a 
biodiversidade por meio do despejo de grandes quantidades de dejetos, 
atingindo o solo e os mananciais hídricos;
◆ Que a Igreja tem o compromisso de defender a criação de Deus e a 
dignidade de todos os povos e seu direito inalienável a uma vida plena;
◆ Que, na vivência da comunhão e partilha, há possibilidade de um novo 
começo, com relações de preservação e conservação ambiental que 
favoreçam o cuidado com a Criação e o respeito a todas as formas de 
vida.

Porto Alegre, 5 de junho de 2023

▶ Acesse: https://www.luteranos.com.br/textos/manifesto-do-
conselho-da-igreja-e-da-presidencia-da-ieclb



59

Teologia Sem Terra
Parte 1
Autor: Cláudio Carvalhaes

Debulhar o trigo
Recolher cada bago do trigo
Forjar no trigo o milagre do pão
E se fartar de pão
 
Decepar a cana
Recolher a garapa da cana
Roubar da cana a doçura do mel
Se lambuzar de mel

Afagar a terra
Conhecer os desejos da terra
Cio da terra a propícia estação
E fecundar o chão10

10 Milton Nascimento e Chico Buarque, Cio da 
Terra, Chico Buarque, CD: Chico 50 Anos - O 
Cronista, 1994

 Preciso falar da terra. Mas pra falar da terra eu precisei me “converter” à 
terra. Como é isso? Eu sempre vivi acima da terra, sempre flutuando sobre a 
terra como se a terra não fosse fundamentalmente o que eu sou e o que me 
faz viver. Essa conversão aconteceu há mais ou menos três anos. Conversão 
em Grego significa metanóia, uma mudança da forma de pensar, sentir e se 
relacionar. Se antes eu pensava como os modernos e sobre tantas formas de 
pensamento que não se vinculavam à terra, agora eu preciso me vincular à 
terra. Até então, eu nunca tinha ouvido e lido nada acerca dos índios, como  
pensam e como carregam suas cosmologias. Minha cosmologia nunca teve 
terra.
 Da mesma maneira, toda a teologia e os ensinamentos bíblicos que 
recebi nada tinham de terra, nada da terra. Ou melhor, tinham, mas era tudo 
negativo: o pecado nos expulsou do paraíso, Eva comeu um fruto proibido, 
agora viver da terra era suor, cansaço e trabalho, e tenho que aprender a 
dominar tudo. Além do mais, vivo aqui provisoriamente pois como eu 
sempre cantei: “aqui não é meu lar, um viajante sou, meu lar é lá no céu, 
Jesus já preparou”. Sempre vivi desaterrado.  



60

 Como todo o pensamento ocidental que sempre viveu a partir do 
pensamento europeu desaterrado, que nos retirou da terra e nos fez viver 
em abstrações, eu sempre vivi desaterrado e desaterrisado, flutuante, como 
diz Bruno Latour. Todas as disciplinas onde aprendi sobre a vida, Deus e 
o mundo, o passado e o presente, nunca tiveram a orientação da terra, 
a lei da terra. A teologia, que foi onde me especializei, também foi um 
desenvolvimento desa-terra-dor.  Dessa forma de vida arrancada da terra, 
e sem nunca deixar de ser terra, vive a dor maior de todos nós. A gente 
gira em tantas faltas e ansiedades e falta de pertenças porque a gente gira 
sem raiz em qualquer coisa que seja a terra. A gente busca nossa pertença 
nas identidades, nas religiões, nas escolas de pensamento, em grupos de 
socialização e alteridade, mas vivemos sem o eixo que nos faz quem somos: 
a terra. 

 Somos o pó das estrelas, a terra fértil que vive em nós. A água que vive 
em nós é a água das chuvas e dos rios. Fomos maravilhosamente formados 
pelo mesmo material da terra. Mas o colonialismo e o capitalismo, esses 
processos de destituição da terra, nos desterrou e nos des-vinculou. 

 O colonialismo foi e ainda é em nós um processo não de conquista 
mas de roubo e de destituição da terra e desvinculação com a terra. A palavra 
colonialismo é formada por cólon, culto e cultura. Nosso querido pensador 
Alfredo Bosi que morreu não muito tempo atrás, já dizia que em seu livro 
“A Dialética da Colonização” que colonização é a tomada de terras, cultura 
e “religião” como memória ancestral, “um projeto totalizante cujas forças 
motrizes sempre podem ser buscadas ao nível do cólon: ocupar um novo 
terreno, explorar suas posses, submeter seus nativos” (Bosi 1992, 15).

Ocupar o terreno é des-ocupar, quem ali vive: desaterrar.
Explorar suas posses é roubar-lhe as riquezas: desaterrar.
E submeter seus nativos é torná-los escravos: desaterrar.

Hoje nós ainda vivemos isso de maneiras diversas e intensas. 

 Já o capitalismo, que caminhou e caminha de mãos dadas com 
o colonialismo, continua o processo de separação da terra. Como? De 
duas maneiras: a partir da destituição da terra, de qualquer forma de 
pertencimento à terra e como um processo de secularização, de desanimar 
o mundo: quer dizer, tirar o animus, a alma do mundo. Assim, não podemos 
pensar a terra como ser vivente, o rio como ser vivente, as árvores como 
seres viventes, como entidades vivas. E muito menos os espíritos que vivem 
ali, os encantados que orientam e controlam a terra. E só de pensar nisso, as 
consciências cristãs e os modernos secularistas já levantam as sobrancelhas 
em desdém. De um lado há uma sensação clara que essa forma de pensar 
é ainda incivilizada, pois como pode alguém acreditar em encantados e 
espíritos nas florestas? De outro lado, há os crentes que veem nessas formas 



61

de se relacionar com a terra uma forma de seita e não de religião própria, 
e mesmo ainda de satanismos. Não pode haver outros espíritos que não 
sejam demônios e o único Espírito é o Espírito Santo de Deus.

 Essas formas de desaterrar a gente nos faz viver em abstrações. 
Somente os humanos têm alma e precisam de civilidade e salvação. O resto 
são coisas, não seres vivos. As plantas, as árvores, os rios não são gente, 
não sentem nada, não tem alma/animus: são coisas que estão lá para nos 
servir. Já os animais sim tem algo a mais, mas nada que nos faça cuidar 
deles como seres plenificados de vida, espírito ou mesmo alguma forma 
de sujeito/subjetividade. Mas por que precisamos destituir a alma, a vida, 
o ser sujeito, e a agência dos animais e das plantas, florestas, rios e mares? 
Porque do contrário, não poderíamos fazer o que fazemos com esses seres 
vivos: destruir, usar, matar, destituir a tudo, transformando seres vivos em 
dinheiro e em coisas para nos satisfazer. 

 Nosso desaterro é tamanho que a terra nunca é algo a se pensar em 
nada que fazemos. Por exemplo: quando mudamos de casa, o que pensamos 
ao nos mudar? No tamanho da casa, se o local tem padaria, farmácia, 
hospital, infraestrutura por perto. Jamais pensamos nos seres viventes 
daquele lugar, seus rios, suas árvores, seus pássaros. Porque vivemos des-
aterrisados, flutuantes. Entretanto, a terra que vivemos hoje foi morada de 
outros seres vivos que foram enxotados de lá pra gente viver e nossa forma 
de viver em cidades é o colapso da terra. Todas as civilizações que formaram 
grandes cidades morreram.  

 Costumo dizer que o colonialismo e o capitalismo com seus filhos, o 
agrobusiness e o extrativismo, são as formas mais concretas do ser Diabo 
hoje, como nos definiu Jesus no evangelho de João 10:10 – “O Diabo veio para 
roubar, matar e destruir.” É isso que o colonialismo e o capitalismo fazem: 
roubam, matam e destroem.

 A teologia também foi profundamente marcada por essa colonização 
e pelo capitalismo. Falamos de um Deus que num tá nem aí pra terra, a 
não ser na retórica quase sempre vazia da criação que é centrada numa 
ideia moderna de natureza como algo que está para além de nós, em 
algum outro lugar, e não tem nada a ver conosco. Assim, quando falamos 
“ah, eu vou pra natureza porque preciso,” mostramos o quanto estamos 
desterrados. Porque nunca vamos pra natureza, na verdade não podemos ir 
para a natureza simplesmente porque nós somos natureza, se formos usar 
o termo natureza.

 Da mesma maneira, a espiritualidade cristã está sempre no Espírito, 
que muitas vezes é um lugar etéreo e que se manifesta mais concretamente 
em moralidades fixas e miseráveis. A encarnação de Cristo deveria se fazer 
na luta contra a injustiça, na proteção da terra e dos animais e não na luta 



62

somente espiritual ou contra os não crentes como se estes fossem ameaças! 
E mais, a encarnação, ou seja a fé que se faz  “carne,” materialidade, deveria 
se tornar mais terra, viver o cuidado com o solo fértil e as sementes da terra, 
o respirar dos animais, a proteção das florestas, a luta pelos rios, o cuidado 
com o ar. Isso é que deveria ser chamado de missão. Porque se a encarnação 
de Jesus não for esse cuidar da terra e o lutar ao lado dos quilombolas e 
indígenas, os povos da floresta, os povos ribeirinhos e os povos da terra 
pela sua integridade, então a encarnação de Cristo é guerra espiritual de 
sinal contrário, espiritualidade oca, confusa, perdida, cindida de qualquer 
materialidade que constrói e amplifica a vida.

 A noção de encarnação mais espiritual do que material que vem da 
teologia Cristã se alicerça na divisão da revelação de Deus entre a revelação 
parcial e a revelação plena. A revelação parcial está na criação. Como no 
Salmo 19: “os céus proclamam a glória de Deus e o firmamento anuncia as 
obras das Suas mãos.” Deus pode ser sentido, louvado, na natureza. Mas a 
revelação verdadeira está somente em Jesus. Todo o resto é secundário. E 
o que fica secundário nunca se torna importante. E o mais importante é 
Jesus, a revelação plena de Deus. Mas ao recebermos a revelação plena em 
Jesus, qual a relação que fazemos de Jesus com a terra? Nenhuma. 

 A fé cristã sempre esteve dentro de mim, mas não tinha nenhuma 
relação com o cuidado da terra onde eu vivia. Eu olho pra trás e vejo o quanto 
a minha fé e a minha espiritualidade foram forjadas em outros lugares 
espirituais, sagrados, mas sempre pra além do lugar onde eu habitava. Por 
exemplo, o rio Tamanduateí onde eu morava na Mooca em São Paulo, não 
tinha nada a ver com minha espiritualidade. Os eixos da minha fé estavam 
estruturados numa cisão profunda com a terra. 

 A fé Cristã tem força muito grande da tradição platônica e neoplatônica. 
Aprendemos que a verdade das coisas não vive aqui mas em uma outra 
realidade. Tudo aqui é sombra, é representação do real. Como isso acontece?
Nossa vida aqui não vale muito porque o que esperamos de verdade é morar 
no céu.

 A terra não vale muito porque é só passagem, nossa morada mais 
fundamental é no céu.

 Se as coisas vão mal, é bom, porque são sinais de que os tempos mais 
felizes estão por vir. Assim, benditas sejam as notícias de desastre climático 
e pandemias porque tudo soa Maranata: vem Senhor Jesus!

 Ontem mesmo estava falando com minha mãe e ela estava falando 
disso: “filho tem tanta desgraçera nesse mundo, você não acha que é o final 
dos tempos?”  E fiquei pensando em duas respostas: no não e no sim.



63

 No “não,” porque acredito que os sinais dos tempos que vemos 
não são sinais de Deus (e também porque não tenho nem ideia do que 
isso signifique), e sim, sinais que nós humanos cometemos. Nós estamos 
destruindo tudo e nós estamos criando os sinais dos tempos. Isso não pode 
vir de Deus. 

 Mas então pensei no “sim,” estamos sim vivendo em um fim, um 
fim que já está acontecendo. Não é o final dos tempos porque os tempos 
parecem nunca acabar. Mas estamos vivendo os sinais do fim do mundo que 
conhecemos, disso que construímos. Mas esses mundos que construímos e 
onde habitamos estão sendo destruídos. 

 A terra é nossa morada, a nossa casa. Mas porque a fé cristã salientou 
tão profundamente que nossa vida é no céu, não temos muito vínculo com 
a terra. E essa vida des-vinculada, desaterrada, nos faz queimar tudo! E por 
isso estamos todos queimando!

 Nosso impulso pelo desenvolvimento, pela civilização, pelo conforto 
e pelo saciar de todos os nossos desejos vai consumindo toda a terra que 
não consegue se plenificar. Logo logo a terra vai nos enxotar daqui como 
a pulgas que infestam o corpo-terra. Não todos os humanos, mas uma 
pequena minoria. Ao invés de sermos responsáveis pela terra, nos tornamos 
seu inimigo.

 Hoje temos somente 20% das florestas em pé.
 
 Os rios estão barrados, cheios de lixo humano e de minérios, e estão 
secando.
 
 Os polos de gelo da terra estão derretendo em uma velocidade 
tamanha que em 2035, daqui há 13 anos, todas as geleiras se derreterão e 
não teremos mais como esfriar a terra.
 
 Partes dos oceanos já estão mortos.
 
 Os recifes de corais que dão oxigênio para todo o mar, estão todos 
morrendo pelo aquecimento das águas.

 Em todo o mundo, solos férteis já quase não existem. Enquanto isso, 
mais e mais  agrotóxicos são usados. Monsanto, Bayer, Syngenta e todos os 
agrobusiness do inferno vão criando veneno para fazer a terra produzir. E 
morrer. Pois  onde esses venenos são usados os solos vão morrendo. 

 Na verdade, eu não sei que mundo os meus filhos viverão. Os meus 
sobrinhos netos viverão em um mundo de calamidades globais. Vejam os 



64

desastres climáticos globais que estão acontecendo hoje em todo o mundo: 
secas, inundações, temperaturas extremas de frio e calor. Aos poucos os 
sistemas biológicos que ainda funcionam hoje em dia estão se deteriorando. 
Acabou de sair o relatório do Painel Intergovernamental da Mudança do 
Clima com números assustadores! https://interactive-atlas.ipcc.ch

 Precisamos nos ligar à terra novamente! Nos vincular! Se não voltarmos 
à terra, de onde nós nunca saímos, não teremos vida pra viver, ou as lutas 
todas pela justiça pra fazer. Sem terra, nenhuma luta é possível. Pois a terra 
é a mãe de todas as lutas.

Teologia Sem Terra
Parte 2
 Mas novamente, o que é teologia sem terra? Em uma perspectiva 
cristã, é a crença em um Deus que não tem muito ou mesmo nada a ver com 
a terra e o mundo natural, os bichos, as florestas, o ar, os oceanos, os rios, as 
sementes, o solo, as amebas, as células, as árvores, etc. Muito do cristianismo 
que existe hoje, sejam os fundamentalistas, os conservadores ou mesmo os 
liberais, praticamente se esqueceram da terra. Todos falam da criação, mas 
quase como uma coisa platônica, orientada por uma modernidade que nos 
des-vinculou da terra. Deus criou a natureza e nos criou como duas coisas 
muito diferentes. Somos uma espécie de final evolutivo da criação divina. 

 Por causa de uma teologia colonial e perpetuamente colonizadora, 
não temos nada de terra. Nosso canto não tem beija-flores, nossa oração 
não fala com os rios perto de casa, nossa espiritualidade não tem relação 
com as matas e outras vegetações, e não pode conviver com os ancestrais e 
os espíritos das coisas. Nossa leitura bíblica é literal em algumas coisas, mas 
tudo que advém da natureza é somente metáfora. O Espírito Santo é uma 
pomba? Ah um símbolo, não uma literalidade. Imagine um Deus pássaro! 
Paganismo!

 Assim, relacionamos Deus com pensamentos abstratos, a fé entre 
a crença e a dúvida, a vida diária com em um Espírito desencarnado das 
coisas, mas encarnado em moralidades pequenas e códigos de ética e de 
busca pela conquista. Pouco, muito pouco sobrou da relação e pertença 
com a terra. Diria mesmo que 99% da teologia cristã que a gente vê hoje - e 
mesmo do pensamento crítico não religioso - não tem terra, não sabe dos 
caminhos do rio, não entende o canto dos pássaros e não sabe do poder das 
minhocas de manter o solo vivo. 



65

 Lemos tantos autores e autoras falando das coisas mais importantes 
mas a gente não consegue ler a terra, perceber a terra, respirar com a terra. 
Por isso estamos morrendo.

 Nosso desaterro é fruto de duas forças centrais no pensamento 
teológico: o senso de domínio e o senso do excepcionalismo humano. Deixa 
eu explicar. 

 Aprendemos que Deus ao criar o mundo nos deu o domínio sobre 
tudo.  O domínio de dar nome às criaturas, de dominá-las e também tudo o 
que há na terra. O mundo natural era para a modernidade europeia como 
um grande monstro a ser conquistado e por isso a grande tarefa humana 
era domesticar os animais, controlar a terra e dominar tudo! Assim, tudo tem 
que estar sob nosso domínio. O controle humano sobre os outros e sobre a 
terra, parece ser a mais-valia do nosso tempo. O racismo é a necessidade do 
controle, o capitalismo é uma forma totalitária de controle. Nosso passado 
colonialista não nos abandona. A dominação continua em nosso corpo, e 
somos uma mistura de colonizadores, colonizados, colonos, capatazes e 
escravos.
 
 Já o excepcionalismo humano é achar que a espécie humana é 
mais importante que qualquer outra. Não é que somos a última cocada do 
pacote, nós somos a única cocada e o único pacote!  Afinal Deus escolheu o 
mundo para se tornar gente e não Netuno. E veio à terra como ser humano 
e não como jacaré. (muito embora fico me perguntando se Jesus tivesse 
que tomar a vacina ele viraria jacaré também). Enfim, tudo o que a gente 
consegue falar acerca de Deus tem a ver com o humano, e esse humano 
invariavelmente associado com o masculino, o homem! Senão vejam o que 
a gente ouve nas igrejas: 

O amor de Deus pelo homem... 
A cura de Deus para os homens... 
Jesus Cristo é o salvador dos homens 
O plano de Deus para os homens...
Deus ouve a oração de homens fiéis..
Deus vai transformar a vida de todo homem...
O Espirito Santo capacita os homens...
 
 É tudo homem/humano, homem/humano, homem/humano, 
homem/humano!!
 
 E quais as consequências disso tudo? Tem tantas, mas vamos citar 
algumas:
 



66

 Achamos que somos a única espécie amada por Deus. João 3: 16 fala 
“porque Deus amou o mundo de tal maneira...” mas esse amor divino é 
somente para os humanos/homens. Não tem nada a ver com as ostras e 
os caranguejos dos mares, os tamanduás e os bicho-preguica, as capivaras 
e os tatús, os quatis e as onças pintadas, os tatuís e tuiuiús do Pantanal? 
Será que Deus realmente amaria as antas-pretinhas. o peixe cascudo-zebra 
e o pararucu, o macaco paruaçu, o matamatá, o gato maracujá e o curica 
urubú?11

 Deus criou? Sim criou, mas amar mesmo assim do mesmo tamanho 
que ama os humanos? Aí é “pular o corguinho,” como dizem meus amigos 
de Goiás.
 
 Porque somente nós humanos é que temos sentidos e relações, 
história/estória, início meio e fim com algum propósito metafísico. Nós 
sabemos o que é sofrer, nós pensamos. Nenhum animal sabe fazer nada 
disso, ou se sabem, é bem pouco. 
 
 Olhamos a natureza como algo fora da gente. Natureza é lá fora, a 
gente é aqui.

 Árvores e plantas servem para decoração. Se existirem muito que 
bem, se não, fazer o quê? Não é à toa que o racismo ambiental relega os 
mais pobres às áreas cobertas de cimento, sem parques, árvores e esgotos 
ao céu aberto. Uma teologia sem terra permite que essas coisas aconteçam 
porque a gente não presta atenção. Tem coisa mais importante pra prestar 
atenção, pra sobreviver.

 Os rios já andam tão poluídos que não servem pra nada a não ser para 
ter esse fedor insuportável.

 Os passarinhos são uma linda distração. Mas também servem para o 
nosso estilingue! 

 Os vira-latas não tem dono, são como pessoas de rua, já não valem 
muito e só atormentam a gente. Tanto um como o outro carregam piolho, 
sarna, carrapato e são fedidos. Se forem chutados, queimados, bem, eles 
merecem.

11 Vejam que lindeza esses animais e tantos outros no lindo livro de Lalau e Laurabeatriz “Brasileirinhos da 
Amazônia. Poesia da Nossa Maior Floresta, Companhia das Letrinhas, 2020. 



67

 Essa falta de materialidade fez a gente viver em pensamentos subjetivos: 
Somos herdeiros do pensador Francês René Descartes que tentando achar 
uma prova da sua existência disse “Penso logo existo.” E assim, o pensar 
abstrato comigo mesmo é a prova da minha existência. Aprendemos a 
viver na abstração desses pensamentos. Assim, o que nos faz humanos é a 
capacidade de pensar, de acreditar e de ter dúvida. A teologia gira muito em 
torno da crença e da dúvida, da fé e da falta de fé. Não pensamos que somos 
porque dançamos e somos parte de uma dança cósmica, porque cantamos 
e somos um concerto de infinitas vozes cantando, porque vivemos numa 
teia de relações onde a minha existência só existe não porque eu penso, 
mas porque eu me relaciono com humanos mas fundamentalmente me 
relaciono com tanta coisa que não é humana. Nosso corpo está cheio de 
células não humanas que me fazem humano.

 Continuando, o nosso pensar não é só abstrato, mas sempre individual: 
penso só por mim e só devo o meu pensamento a mim mesmo! A maioria 
das terapias ficam nesse olhar pra dentro, onde o dentro tem muito pouco 
do mundo natural. Não é à toa que o líder Yanomami Davi Kopenawa 
que escreveu o fascinante livro A Queda Do Céu, disse que o branco (aqui 
entendido como todos os não indígenas) só sabe sonhar consigo mesmo. 
Não há florestas em nossos sonhos e quando aparecem, são quase como 
nos filmes de terror, guardam monstros que nos ameaçam. 

 Nosso mundo interior é feito disso mesmo, de interioridades: nossa 
subjetividade, inconsciente e consciente. Nessas complicadas relações, 
entendemos o nosso viver como sendo somente com outros humanos, 
sempre a partir de uma certa noção de individualidade humana. Não 
entendemos o passarinho como sendo nós mesmos, cantando nossas 
próprias canções. Não entendemos a vida como sendo dependente dos 
rios e caminhando como os rios. Não nos relacionamos com as plantas e 
árvores como se fossem seres vivos que precisam ser vistos e entendidos 
como seres viventes, com espírito, e que sentem e sabem de tantas coisas 
que nem imaginamos. Tudo tem um coração pulsante e achar ressonância 
nesses corações todos teria que ser um dos nossos trabalhos “interiores” 
mais profundos. 

 A modernidade nos desassociou do mundo natural e animal de 
tal maneira que a gente pode usurpar, matar e destruir sem maiores 
preocupações. Sem a anestesia da modernidade jamais poderíamos ter 
chegado onde chegamos. Por exemplo, se nos relacionássemos com as 
árvores como seres viventes, e tão fundamentais como nossa espécie, 
teríamos muita dificuldade em fazer o progresso que fazemos. Ou mesmo 
usar animais para testar remédios e tratamentos e saber como a nossa vida 
pode se desenvolver. Isso é algo já tão naturalizado que já consigo ouvir os 
cientistas falando: pois então você não quer os progressos da ciência para a 



68

sua vida melhorar? Não pode tomar remédio tal, então... Além do mais, foram 
somente alguns macacos, outros ratos insignificantes (quem quer rato vivo, 
você?) coelhos e outros animais quaisquer sujeitos a alguns experimentos. 

 Pois é, a questão não é simples. Mas o que quero pensar aqui é 
exatamente essa distância do mundo natural como perpetuador dos 
delírios humanos, das tantas formas de destruição e da falta mais absoluta 
da relacionalidade com a terra.
 
 Porque essa forma moderna que nos formou e forjou, faz com que a 
nossa capacidade de sentir algo funcione somente para sentir pelo humano. 
Não sentimos a dor de um rio poluído, a dor de um animal indo para o abate, 
a dor de uma árvore sendo cortada.
 
 A vida da fé é a vida espiritual que se encaminha por esses caminhos 
que todos nós vivemos. E fica fácil desenvolver uma fé que se mostra eficaz 
pelos sucessos financeiros. O ganhar alguma coisa pela fé é o extrato bancário 
da vivência com Deus. Já que vamos perdendo nosso lugar no mundo e 
com quem lutar, a igreja e suas maquininhas de cartão de crédito viram 
muitas vezes a única aposta da mudança a que se apegar. O Espírito Santo 
é um lugar dentro ou fora da gente, mas a gente não tem muita certeza 
onde. É nessa fresta entre o transcendente e o imanente que as igrejas vão 
traduzindo o movimento do Espírito Santo como um lugar mais de conquista 
e de sobrevivência do que de relacionalidade. Tudo está e deve estar para 
além do mundo natural. Não se pensa por exemplo que o caminho da fé é 
o de cuidar das sementes nativas e criar uma roça comunitária, e que isso 
poderia ser mais fundamental que as ofertas pras igrejas... 

 A teologia foi quase sempre um falar de Deus acima de tudo! O caráter 
de Deus, a santidade de Deus, a eternidade de Deus, tudo lá em cima. É o que 
se chama de teologia do alto! Então, quando Bolsonaro vem com seu jargão 
teológico “Deus acima de tudo,” todo mundo entende, mas alguns cristãos 
entendem ainda mais. Para estes, esse jargão mostra que a afirmação 
“Deus está acima de tudo” significa compromisso com Deus, e não com 
os “homens.” Por isso, colocar um candidato “terrivelmente evangélico” no 
Supremo Tribunal de Justiça é a tentativa de fazer os trabalhos diários do 
Tribunal começarem com uma oração, que é o sinal da prioridade de Deus 
na vida do país. E tudo estará resolvido. Assim como George Bush, o filho, nos 
Estados Unidos, orava todos os dias na Casa Branca antes de bombardear o 
mundo inteiro em nome de Deus!

 Pois é... o Deus da espiritualidade simples e de fachada é sempre mais 
fácil do que o Deus das complexidades dos biomas naturais, das florestas 
ainda em pé, e das tantas vidas que os rios oferecem.



69

 Voltar para a terra é nosso desafio aqui, algo tão difícil quanto 
desafiador. Continuaremos esse papo na próxima edição da CT. Por esses 
dias é preciso nos juntar com os povos indígenas pela luta dos seus direitos 
e contra o chamado “marco temporal” que, se aprovado, vai arrebentar 
com muita terra indígena e destituir tantos povos indígenas. Enquanto 
escrevo, em Brasília está acontecendo a maior manifestação indígena 
desde a Constituição Federal de 1988. São mais de 6000 indígenas de 173 
povos de todas as partes do Brasil. Caminhavam, cantavam, ritualizavam, 
protestavam, gritavam palavras de ordem em torno do dizer maior: BRASIL 
TERRA INDIGENA. Na imprensa não havia nada, pois os índios só existem 
como impedimento ao “progresso’’. Ao ver essa manifestação hoje, senti 
uma imensidão dentro de mim e uma certeza de que valeu a pena estar 
vivo e ter testemunhado esse dia histórico nesse país aflitivo. Sigam a APIB 
- Articulação dos Povos Indígenas Brasileiros.

 Qualquer fio de fé aterrada que valha a pena hoje em dia precisa 
se juntar à luta dos povos indígenas agora! Desesperadamente agora! 
O agronegócio, junto com a bancada do boi, da bala e da bíblia, e todo o 
governo federal vão destruindo tudo o que é vida em nosso país. Voltar a 
uma teologia com terra precisa passar necessariamente por uma conversão 
radical aos indígenas de nosso país. Radicalizar ao lado deles, seguir as 
pautas que eles sugerem, ouvir seus cantos e vozes. Porque sem eles, não 
teremos mais terra, e assim, não teremos mais qualquer forma de divindade, 
mesmo o Deus cristão. 

Teologia Sem Terra
Parte 3
 
Somos muitos Severinos
 iguais em tudo e na sina:
 a de abrandar estas pedras
 suando-se muito em cima,
 a de tentar despertar
 terra sempre mais extinta,
 a de querer arrancar
 alguns roçado da cinza12

 João Cabral de Melo Neto

 
12 João Cabral de Melo Neto, Morte e Vida Severina (São Paulo: Alfaguara, 2016).



70

 Pois continuamos falando sobre teologia sem terra pra tentar 
entender nosso mundo. A teologia sem terra é uma teologia desvinculada 
do mundo natural, uma teologia que acha que não tem nada a ver com a 
terra. É essencialmente uma teologia do humano, que quer ter a ver com a 
cultura humana e o mundo dos “homens.” Nada de natureza, de bichos, de 
terra, plantas ou água. Essas coisas pertencem à biologia e não à teologia.

 As liturgias e teologias cristãs sempre nos fizeram pensar que tudo 
o que existe, desde as células até as montanhas, as águas todas, árvores e 
florestas, os animais e tudo o que vive, vivem por causa dos humanos ou para 
satisfazer as necessidades e desejos humanos. De acordo com essa forma 
de se pensar Deus e a vida, o mundo só é possível se nós, seres humanos, 
existirmos; sem a gente, o mundo não existiria, nem teria significado ou 
propósito. Nós somos os produtores de sentidos, não só pra gente mesmo, 
mas para tudo o que existe. Sem a nossa presença, o mundo e a “natureza” 
não teriam mesmo um porquê de existir. Na verdade, sem a presença 
humana, as coisas continuariam a ser bestiais, incivilizadas, rudes, atrasadas, 
animalescas, correndo o risco de nos destruir ou se autodestruir. O presente 
da racionalidade humana é dar uma ordem adequada ao mundo - uma 
ordem hierárquica que se estabelece pela pureza, pelo controle, por uma 
origem única, pela totalidade e pelo controle das diferenças.

 A teologia seguiu um desejo impossível de autopoiesis, de criação de 
si mesmo, como se a gente pudesse se criar do nada, assim como algumas 
leituras do livro de Gênesis falam de um Deus que criou o mundo do nada. 
Sim sim, primeiro criados por Deus para então, continuar o trabalho de Deus 
e criarmos a nós mesmos e os outros, no nome de Deus. Esquecemos que 
somos simpoiesis, criação mútua, coletiva e que somente somos humanos 
por causa da ação de células e tantos organismos não humanos que vivem 
em nosso corpo e nos fazem humanos. Na verdade, nunca fomos somente 
humanos. (Vejam uma entrevista com Donna Haraway: Se nós nunca fomos 
humanos, o que fazer?)

 Se não somos autopoiesis mas simpoiesis (fazer-com) é porque 
vivemos em companhia de outras espécies, participamos e partilhamos 
mundos complexos com não humanos, num fazer-com outros, o mundo 
que vivemos.13  Somos uma legião! Não de demônios necessariamente mas 
de bilhões de seres vivos que nos habitam e nos fazem viver! Somos mundos 
minerais, animais, vegetais, maquínicos, tudo junto! Qualquer teologia 
também é feita desses mundos!

13 Vejam o novo livro de Donna Haraway, O Manifesto Das Espécies Companheiras – Cachorros, Pessoas 
E Alteridade Significativa pela editora Bazar do Tempo.



71

 Então, quando falamos de cultura e socialização, tendemos a pensar 
que a natureza está no lado oposto. A cultura e os atos culturais são as ações 
que mudam o mundo enquanto a “natureza” está do lado de dentro, da 
internalização que recebe os atos culturais. Seria a anti-socialização, da vida 
que não se move, que é paz mas assombro, e que precisa ser controlada por 
nós, seres da cultura. Por isso falamos: quero ir pra natureza ficar sozinho 
sem ninguém! Sem saber que lá estaremos tão acompanhados quanto nas 
grandes cidades. Pois é, além dos pensamentos abstratos que recebemos 
da filosofia grega como forma de constituição do conhecimento, a danada 
da modernidade também deixou claras não apenas a distinção entre tempo 
e espaço (história e natureza), mas também a diferença entre o indivíduo e 
sociedade, a natureza e a cultura, a tradição e a originalidade, o sentimento e 
o pensamento, o sagrado e o secular, o universal e o particular, objetividade 
e subjetividade, o físico e o moral, imanência e transcendência, animal e 
humano, corpo e espírito, e assim por diante. Dois lados que se pertencem e 
se opõem entre si. 

 O cristianismo é uma religião feita dessas binaridades. Deus é 
transcendente, nós somos imanentes; viveremos no céu, embora tenhamos 
que passar pela terra; Deus está nos céus o Diabo debaixo da terra; a história 
é uma certa abstração onde Deus planeja a salvação, e a cultura é o lugar 
da encarnação de Deus. A natureza parece ser, na melhor das hipóteses, 
um lugar secundário da revelação de Deus, ou então, um lugar tão 
desnecessário quanto sem valor real ou importância vital para se entender 
o amor de Deus. O corpo deve ser controlado pelo espírito, assim como 
os animais precisam estar sob o domínio dos humanos. Os sacramentos 
cristãos, embora possíveis somente porque feitos da terra, pão, uva e água, 
devem ser colocados em um altar, acima da terra, elevados, para ganharem 
um significado real/sagrado. Tudo isso forma a teologia sem terra. 

 E mais, a lei da teologia sem terra é marcada mais pela autonomia 
cultural do que pela relacionalidade ecológica. A fé é um dom interior a 
ser vivido como testemunho ao mundo, no mundo, mas sem pertencer 
ao mundo. Pois o mundo, como aprendemos na igreja, jaz no maligno e a 
natureza sofre por causa do pecado.  Toda a fé cristã acontece na e através 
da cultura, pois a fé é um acontecimento espiritual marcado pela cultura. 
A encarnação mesmo acontece em espaços culturais = Jesus-homem-
cultura. Nesse eixo, a natureza se manifesta como risco se a fé for deslocada 
da cultura para a natureza. 

 A fé nos espaços naturais é um risco demoníaco pois nos faria chegar 
ao animismo e na crença de que as coisas todas existem! Seria muita 
materialidade para uma fé que morre de medo da idolatria, que seria a 
matéria com sentido. Para dar conta dessa necessária divisão, a natureza 
não necessita ser toda demonizada pois carrega em si uma graça natural 
de Deus que podemos perceber. “Os céus proclamam a glória de Deus” 



72

diz o Salmista. O povo de Deus vai orar no monte para ter mais comunhão 
com Deus. No entanto, os céus e os montes servem como auxílio ao que é 
realmente importante: a comunhão com Deus. Pois o que é preciso mesmo 
é a graça redentora e especial de Deus em Jesus para nos salvar e que 
acontece no coração humano. Pois bem, se falamos na revelação especial de 
Deus e em salvação, falamos necessariamente de Jesus. E Jesus na teologia 
sem terra, só pode ser compreendido por meio da cultura.

 Tomemos um exemplo da teologia clássica. O livro Cristo e Cultura  
do teólogo Norte Americano H. Richard Niebuhr de 1975, descreve Jesus 
Cristo em relação a cultura em cinco módulos diferentes: Cristo contra a 
cultura, Cristo da cultura, Cristo acima da cultura, o paradoxo entre Cristo 
e a cultura e Cristo o transformador da cultura. Essas cinco categorias dão 
aos cristãos uma noção de como se relacionar, negar, se opor ou se envolver 
com a cultura. Pois como fica claro, esse Cristo da cultura não tem nada a 
ver com a natureza.

 Há algo importante nesse livro pois nos ajuda a olhar para as formas 
como a cultura é elitista e expulsa as pessoas pobres para as fronteiras da 
sociedade. Essa teologia cultural nos ajuda a olhar para a periferia como 
lugar privilegiado para o acontecimento de Deus no mundo. Pois é lá na 
periferia onde Jesus viveria, e onde faria seu ministério.

 Porém, esse olhar cultural esquece do olhar do mundo natural que 
constitui mesmo a cultura. Somos não só as músicas e danças mas também 
os rios tornados abjetos, somos as árvores tombadas, somos o deserto sem 
vegetação. 

 Por isso temos tanta dificuldade com os índios. Eles não se encaixam 
em nossos rótulos culturais. Não são nem pobres nem aculturados. É um 
caso de hibridez desde a sua origem, de mistura desde o seu nascedouro e 
que não passou pela necessária aculturação e consequente abandono da 
natureza para o mundo da civilização. Por isso a tentativa constante de fazê-
los entrar no caldeirão dos pobres, aculturados, porque assim se tornariam 
mais administráveis. O antropólogo Eduardo Viveiros de Castro faz uma 
crítica profunda a essa tentativa de tornar pobres os índios das nossas 
sociedades.

 Essa tentativa de aculturação dos índios pode ser vista na fala 
condescendente de Bolsonaro quando ele diz que os índios também querem, 
e têm o direito de viver bem como os brancos. Mas a gente precisa quebrar 
essa dualidade natureza/cultura. Todos nós somos natureza e cultura, como 
diz Haraway, natureza-cultura. Pois a natureza, a ecologia, o meio ambiente, 
são recursos para o empreendimento multicultural humano. Não! Nós somos 
a natureza, a ecologia, o meio ambiente. Mas também somos cultura. Nessa 



73

vida vivida em mutualidade, natureza-cultura, uma vida conjunta entre 
animais e a gente, entre cachorros e gatos, entre passarinhos e plantas, 
o nosso respirar é o eixo onde se sustentam a vida múltipla e de diversos 
mundos e formas de viver. Todas as narrativas que estruturam a vida, a 
religião e todos os modos de vida são essa emergência que vem da relação 
natureza-cultura. 

 Por isso precisamos sair dessa teologia (imaginária) sem terra, cujo 
eixo teológico sonha em ser autônomo, auto-referencial e que gira somente 
em torno de culturas humanas. A ecologia e a vida das máquinas, a natureza 
e a cultura, as espécies todas, incluindo a humana, é a vida inteira que se faz 
plena a cada momento, a cada dia. 

 Na verdade, a teologia sem terra não existe. Ela é discurso e está em 
toda parte. Não tem nada de ecologia nela. Tudo nela quer ser humano mas 
tudo nela é terra. Nesse desejo demasiado de ser humano, e pleno, esquece 
que o que faz da teologia, em primeiro lugar, é um Deus que é terra, que 
é semente, que é sol e lua, que vive no mar e nos rios e se manifesta em 
sua plenitude em cada árvore isolada nas nossas ruas, em cada flor que 
desabrocha lá no meio do cimento perto das nossas casas. 

 Estamos profundamente vinculados à terra. Ganhar a consciência 
de que temos vínculos profundos com a terra nos dá força pra vivermos 
melhor e cuidar da terra como nunca cuidamos. Ganhar vincularidade é 
ganhar um olhar e um sentir diferente em nossas formas de relação. Esse 
é essencialmente o trabalho decolonial: entendermos que a imposição da 
colonialidade é dupla: nos fazer perder os vínculos com a terra e uns com 
os outros, e também fazer perder nossa memória desses vínculos. Quando 
achamos que toda luta e resistência somente acontece no mundo da 
cultura, e que a terra não faz parte de nossa luta, somos resultado e ação da 
colonialidade que nos tomou não somente a terra, mas o coração e a alma. 
A junção venenosa do colonialismo, do capitalismo e do cristianismo nos 
tomou o território, mas nos deu Deus no coração!

 Por isso que precisamos aprender com os indígenas que nos ensinam 
sempre: a luta da terra é o início e o fim de toda luta. Como disse Eduardo 
Viveiros de Castro em um dos seus tweets: “A condição indígena se dispõe 
hoje (porque sempre) no cruzamento de todas as lutas populares.”  
 
 Ganhando novos vínculos com nossos indígenas, a gente aprende 
que a luta precisa ser pela terra como a luta contra o patriarcado, o racismo, 
a xenofobia e a desigualdade. Então continuamos juntos de todos os povos 
originários na luta que se faz em Brasília contra o Marco Temporal para 
aprendermos a razão da nossa luta maior.



74

 A Articulação Nacional de Mulheres Indígenas Guerreiras da 
Ancestralidade está lançando um projeto lindo chamado reflorestamentes 
(https://reflorestarmentes.org). Deem uma olhada.

 Pois é isso que a teologia sem terra precisa: se a-terra-r, se re-florestar, 
se rio-nificar, se mar-ejar, se Ave-Mariar, se onça-pintar. Fazer da chuva um 
hino de gratidão, fazer do alagamento uma profecia contra governos que 
encheram as cidades de cimento. A teologia da terra faz da oração uma luta 
espiritual e concreta pela terra, pelos animais, pelo cerrado, pelas florestas e 
pelo pouco de verde que ainda existe perto das nossas casas.

Teologia Sem Terra
Parte 4 

Debulhar o trigo
Recolher cada bago do trigo
Forjar no trigo o milagre do pão
E se fartar de pão
 
Decepar a cana
Recolher a garapa da cana
Roubar da cana a doçura do mel
Se lambuzar de mel
 
Afagar a terra
Conhecer os desejos da terra
Cio da terra a propícia estação
E fecundar o chão15

 
 Terminamos hoje esse texto que fala da teologia sem terra.  

 A dificuldade que a gente tem de se relacionar com a terra vem tanto de 
uma maneira de pensar que acha que pensamento é algo que construímos 
sozinhos, quanto pela ideia de que se constitui pela labuta de leitura de 
textos e conhecimento que buscamos em um lugar, em um pensador/a, ou 
em uma escola de pensamento. Por pensar assim, acabamos por considerar 
a verdade como propriedade de um indivíduo ou uma instituição.

15 Milton Nascimento e Chico Buarque, Cio da Terra, Chico Buarque, CD: Chico 50 Anos - O Cronista, 
1994.



75

 Mas na verdade, o conhecimento está posto entre os lugares, entre 
o aqui e ali, entre você e eu. É nesse interregno que os movimentos do 
saber literalmente se movem e se relacionam. É como um terceiro espaço 
misturado, ou como diz Luiz Antonio Simas, um cruzo que vai sempre 
dar em outra coisa. O conhecimento está entre a rua e a escola, a igreja 
e o partido político, a terra e nossos corpos, territórios de envolvimento e 
relacionalidades, os espíritos e os rituais, tudo é cruzo. No mundo natural, 
tudo é feito de padrões e estruturas de relação, de simbiose e de misturas. 
A gente nunca nasce puro. Desde a gestação, a gente é feito de bilhões de 
células humanas e não humanas, de terra e de pó das estrelas. Ninguém 
nasce puro ou se torna puro. A noção de pureza é um ideal da modernidade 
para limpar identidades de um grupo e preservar seus valores de hierarquia 
e poder. 
 
 Mas a dificuldade de se pensar a terra e nossas relações mais 
profundas com o mundo não humano, ou mais que humano, também vem 
de uma estrutura político-econômica que privilegia o indivíduo acima de 
tudo. O indivíduo artificial do Leviatã de Hobbes contra o mundo natural. 
Há sempre uma luta entre o humano/cultura contra o mais que  humano/
natureza. Nesse mundo cindido, a natureza é essa bloco inerte e que não se 
move e nós os humanos a matéria que movimenta tudo. Criamos a farsa do 
indivíduo que precisa ser o centro de tudo para controlar o não humano, o 
não cultural, ou seja a natureza. 

 A gente vê isso com a COVID19. A COVID mostra um imenso 
antagonismo entre o mundo humano e o mundo natural. O excepcionalismo 
humano fica tão evidente. Nós não respeitamos limites nenhum e fazemos 
dos animais e dos espaços naturais o que queremos. Não temos limites! E 
nessa arrogância de controlar a natureza e dominar tudo, a gente entra “na 
natureza” para devastar, arrancar, comer, usar e transformar tudo em alguma 
forma de consumo. Nessa ganância de querer tudo e de achar que estamos 
acima da natureza e portanto nada vai nos causar problemas, o mundo 
natural nos mostra que somos co-dependentes.  A saúde do mundo natural 
é também a saúde dos humanos. O mundo natural e o cultural são lugares 
de vida compartilhada e de remédio mútuo. Por exemplo, recentemente 
foi descoberto que um “fungo aquático que já extinguiu diversas espécies 
de anfíbios ameaça agora sapos terrestres.” 16 Se esse fungo não for extinto, 
a biodiversidade daquele local corre risco. Assim, somos remédio para o 
mundo natural, assim como o material que cria as vacinas vem do mundo 
natural como cura para nós. E se não pararmos a devastação e o extrativismo, 
cientistas nos dizem que outras pandemias virão.

16 Fungo aquático que já extinguiu diversas espécies de anfíbios ameaça agora sapos terrestres, https://
agencia.fapesp.br/fungo-aquatico-que-ja-extinguiu-diversas-especies-de-anfibios-ameaca-agora-
sapos-terrestres-diz-estudo/36843/#.YUNl97jXi0k.twitter



76

 Quantas epidemias serão necessárias até que  aprendamos a cuidar 
da terra como cuidamos de nossos filhos e filhas? O que fazemos com a 
terra é somente espelho do que fazemos com a gente mesmo. 

 Um outro lado desse imaginário individualismo (porque nunca somos 
ou estamos  sozinhos, somos feito de muitas células vivas e vivemos ao 
redor de tantos outros seres vivos: plantas, minhocas, pássaros, etc). mas 
que traz consequências nefastas para a nossa vida em comum, é a gritaria 
de algumas pessoas que são contra as máscaras de proteção porque dizem 
que é direito deles de não usar. Não pensam que o direito deles só é possível 
quando não coloca um outro indivíduo em perigo. Se individualidade é a 
tentativa de vida plena, então todos teriam que ter vida plena. Mas para 
isso acontecer é preciso limites e responsabilidades, não só direitos. Somos 
uma comunidade antes de sermos indivíduos. E essa comunidade é que 
nos forma enquanto indivíduos.

 Mas é preciso pensar essa comunidade de forma muito mais ampla. 
Precisamos pensar não só nos direitos humanos  mas também nos direitos 
de outras espécies em viver uma vida plena e digna. Se vamos pensar 
em direitos, então precisamos pensar nos direitos dos rios, das onças, dos 
tamanduás, dos tambaquis, das florestas, dos corais. Entretanto, nossa 
estrutura democrática, em seus entornos sociais, urbanos, políticos e sociais, 
se baseiam essencialmente no direito humano, sempre  demasiadamente 
humano. Como seria pensar a democracia com os não humanos: outros 
animais, oceanos, matas ciliares e pássaros? Mas todos os critérios de 
vida são humanos e de projeções humanas sobre os mais que humanos. 
Esquecemos que são esses mais que humanos quem nos dão vida e têm 
direito a vida também. Como a gente aprende com os indígenas, somos 
todos guardiãs e guardiões da terra. Essa nossa  democracia vive como que 
acima da terra, com uns poucos donos da terra que tornaram tudo coisa 
privada e agora controlam tudo o que podem. Ainda não aterrizamos, como 
diz Bruno Latour.
 
 Temos muitas políticas de desenvolvimento urbanas mas temos 
poucas políticas de cuidados com a terra. Em nossa democracia, não temos 
compromisso com gerações que nos precederam nem com as que virão 
depois de nós. Temos pouquíssima ancestralidade e raro pertencimento à 
terra em nossas democracias. O próprio prefixo ‘demos’ é um termo para 
o povo humano.  Teríamos assim que pensar uma teologia política que 
partisse da terra e das leis da terra onde o humano fosse somente uma 
espécie entre tantas outras. Para isso é preciso atentar à terra, perceber a 
terra, seus desejos, seus movimentos, seus padrões de vida e relações. é 
preciso observar as tantas e imensas formas de vida, desde as mais invisíveis 
aos olhos humanos até as mais óbvias.



77

 A teologia tradicional nunca nos ajudou muito nesse pensamento. 
Porque a teologia sempre foi um pensar de cima, sobre os atributos de 
Deus: sua onisciência, onipresença, onipotência, sua providência, seu amor, 
seu plano universal, etc. Foi com a teologia da libertação que a teológica 
começou a pensar em Deus a partir de baixo, do mundo das gentes sofridas. 
Começou a pensar Deus a partir dos pobres, e das relações de injustiça e 
morte. Com a teologia da libertação ganhamos formas de pensar o mundo a 
partir da dor de quem sofre e é excluído. Entretanto, a teologia da libertação 
abriu poucos espaços em relação à terra. Mas os caminhos que fez, foram 
caminhos potentes que nos dão muito pra continuar.  Por exemplo, temos 
teólogos e biblistas brasileiros sensacionais que nos ajudaram a pensar 
com a terra: Milton Schwantes, Rubem Alves, Ivone Gebara, Leonardo Boff e 
Nancy Cardoso são alguns de nossos pensadores mais potentes.

 Milton Schwantes lê a Bíblia e nos fala da terra como um jardim 
de Deus, e vê na luta pela terra a luta de classe entre camponeses e os 
chamados poderosos. Ele fez parte de vários acampamentos dos Sem Terra 
no Sul do Brasil e fez reflexões fundamentais para pensar a Bíblia a partir da 
experiência dos mais fracos.

 Rubem Alves nos ajuda a pensar a utopia nas coisas pequenas. Ele nos 
fez prestar atenção nos jardins de casa, nas árvores, nas flores. Nos deu uma 
outra perspectiva da relação entre nós, os bichos, a brincadeira, a poesia e a 
criação. 

 Leonardo Boff nos faz pensar toda a terra a partir do princípio do 
cuidado. Sua labuta é tão ampla. Ele tem nos ajudado imensamente a 
pensar a relação terra-humanos e Deus.

 Ivone Gebara mudou a forma de fazer teologia. Ela fala da terra como 
lugar de início do pensamento. O pensamento acerca de Deus começa a 
partir da luta das mulheres e das relações de gênero. Assim, ela combate 
veementemente o patriarcalismo, a força e controle que os homens impõem 
no campo da teologia. Ela nos faz ver o quão deforme é este edifício teológico 
e como ele foi construído em estruturas perversas de poder masculino. Tão 
perverso que nem ela e nem Nancy Cardoso conseguiram empregos em 
escolas de teologia do país. Tudo é homem, e homem branco! 

 A Nancy Cardoso é uma mistura de teóloga e biblista que relaciona 
a terra, a sexualidade, os meios de produção e os textos Bíblicos. Ela faz 
parte da Comissão Pastoral da Terra e nos faz pensar em tantas formas de 
relação: a agricultura local, as resistências feministas, as sementes, os rios, 
as miudezas da terra, e formas de criar a vida a partir da terra. Tudo sempre 
junto e a partir da vida e labuta dos camponeses que trabalham e lutam 
pela terra. 



78

 Com essas e esses pensadora/es, toda a teologia se move de lugar. 
Nessas/nesses teólogas e teólogos, não é que a teologia tem terra, mas sim a 
teologia é a terra!  Elas/es nos servem de luz nesse caminho de vinculações 
de volta com a terra. Essas vinculações fazem um caminho duplo: é preciso 
um retorno da terra para o nosso pensamento e as formas do nosso viver e 
pensar voltados à terra. É preciso aprender com a terra a lei da terra, e assim 
como espelhamento, fazer a mímica bioquímica dessas relações da terra 
entre nós.

 Pois a vida da terra vai se esgotando. Ainda tratamos a terra como 
recurso natural e esses recursos estão se esgotando. Mais do que “recursos,” 
o mundo natural é feito de parentes nossos, como nos ensinam os povos 
indígenas. É preciso restituir o valor do mundo natural. As coisas da terra 
tem um valor intrínseco que não precisamos dar pois já está dado. Desde 
sempre. Como diz o poeta Wendell Berry, não há coisas sagradas ou não 
sagradas, somente coisas dessacralizadas. O trabalho da teologia então, 
assim como de todas as formas de pensamento, é restituir o sagrado àquilo 
que foi roubado, arrebentado, destruído, destituído de seu valor intrínseco. 
É preciso sacralizar de novo o que foi dessacralizado. 

 Quando a teologia fala da Imago Dei fala tanto de representatividade 
e não de essência. Seja representação ou essência, se a gente falar que a 
imagem de Deus está no ser humano ou é o ser humano, a gente precisa 
aprender que cada folha de cada árvore, cada afluente de rio, cada borboleta, 
cada passarinho, cada caranguejo, minhoca ou abelha, tem um valor tão 
profundo como cada um de nós. E mesmo o valor de Deus!

 Pois enfim, dessa reflexão toda, o que temos que fazer é seguir primeira 
e fundamentalmente, a lei da terra. Não as leis da constituição, ou as leis de 
Deus ou de qualquer religião. A lei primeira, a lei maior, é a lei da terra, como 
nos ensinam os indígenas. Se a gente seguir a lei da terra, seus movimentos, 
sua velocidade vagarosa, suas necessidades, suas formas de diversidade e 
criação da vida, todos os mundos, humanos e mais que humanos, poderão 
caber na terra. Assim como todas as religiões. Haverá tantos mundos na 
terra quanto já há vida na terra. Uma teologia da terra é, pois, a luta para que 
haja terra para todos os mundos. 

 E assim poderemos cantar a festa da natureza, sendo nós mesmos a 
natureza.



79

Festa da Natureza
Composição Gereba/Patativa do Assaré

Chegando o tempo do inverno
Tudo é amoroso e terno
No fundo do pai eterno
Sua bondade sem fim
 
Sertão amargo esturricado
Ficando transformado
No mais imenso jardim
Num lindo quadro de beleza
 
Do campo até na floresta
As aves lá se manifestam
Compondo a sagrada orquestra
Da natureza em festa
 
Tudo é paz tudo é carinho
No despertar de seus ninhos
Cantam alegres os passarinhos
O camponês vai prazenteiro
 
Plantar o seu feijão ligeiro
Pois é o que vinga primeiro

Nas terras do meu sertão
Depois que o poder celeste
 
Mandar a chuva pro nordeste
De verde a terra se veste
E corre água em borbotão
 
A mata com seu verdume
E as fulô com seu perfume
Se enfeita com vagalumes
Nas noites de escuridão
 
Nesta festa alegre e boa
Canta o sapo na lagoa
O trovão no ar reboa
 

Com a força desta água nova
O peixe e o sapo na desova
O camaleão que se renova
No verde-cana que cor
 
Grande cordão de borboletas
Amarelinhas brancas e pretas
Fazendo tanta pirueta
Com medo do bem-te-vi
 
Entre a mata verdejante
Seu pajé extravagante
O gavião assartante
Que vai atrás da jurití
 
Nesta harmonia comum
Num alegre zum zum zum
Cantam todos os bichinhos...



80

Materiais 
Litúrgicos



CREDO DEL DIOS DE LA CREACIÓN

Creo en el Dios del primer día,  
aquel que vio el caos y que quiso la belleza, 
aquel que vio la noche y quiso la luz, 
aquel que de la nada lo hizo todo.
 
Creo en el Dios del día segundo, 
aquel que nos dio un horizonte para la esperanza, 
un lugar al que seguimos llamando cielo.

Creo en el Dios del tercer día, 
que hizo correr las aguas que sostienen la vida, 
que hizo de la tierra un suelo bendito 
para los árboles que renuevan el aire y ofrecen sombra, 
para que produzcan alimento suficiente para todos y todas, 
para que la belleza de ríos y mares y montes y valles nos enamoren cada día.

Creo en el Dios del cuarto día, 
aquel que dibujó galaxias y estrellas y soles 
y planetas y nubes en el firmamento celeste, 
en ese universo que sigue expandiéndose 
y que jamás lograremos abarcar.

Creo en el Dios del quinto día, 
el que creó a las aves y a los peces, a los mamíferos y a los reptiles. 
Y que a todos con ternura los bendijo para que poblaran la tierra.

Creo en el Dios del día sexto, 
que creó al negro, al rojo, al blanco, al amarillo, 
porque en diversidad nos hizo
 barro y espíritu, fragilidad y eternidad
para gloria de su nombre.
Creo en el Dios no binario que a su imagen y semejanza 
nos dio la libertad de ser y de vivir en plenitud. 
Creo en el Dios que nos confió el cuidado de su creación.

Creo en el Dios del séptimo día, 
aquel que vio todo bueno y que, 
creyendo en la humanidad naciente, 
descansó… 
quizá demasiado pronto.

Gerardo Oberman
Red Crearte

81



82

María	Ángela	Palumbo

CUIDEMOS	LA	TIERRA
(Huayno)

23

9

16

5

30













 







 



 



 



 

  



 





 



 

 



 

  







 



 











 





 

 

 



 





























 











































 

 

ro

de

la

en

s

de

tatop

mos

mos

mos.re s

Cui

la

to

es

más.

tie

dos

rra

bas

si

top

laco bo ra

sevor.fa
mos

doun
che

el

salla

pi
rro

te
de

po

reai que

de
el

lor
cial

ro

ta

so

va

deae

pi

pees
code

yu
nolle
daes

les

ne

mos

mos

mos de

tan
tuaa

ga

tan pe

res

yo
no

a
na

rra

to

mos

mi
gríle

ter

peto gro

se
deay

gua
luz
a

de en tre

fer

tan

mos

mandeaen

so
blessapon

mo

nosque

dosto lasal

mástie

va

co cossa

li

dohermun
mosa
tees

s

li

mino sey

gro

de

Por

top

tre

lo

pucon

Cui

Ha

co

rá

res



3

3

3

3

2.	Juntemos	la	basura,	limpiemos	nuestra	calle
Plantando	un	árbol	nuevo,	renovamos	el	aire.
A	los	animalitos	debemos	respetar
Su	vida	es	un	derecho,	merecen	su	lugar.

D

Am

C

G

D7

D

G

D7

G

C

C

G

G

G

D7

1.

2.



 

Cuidemos la tierra
(Huayno)

María Ángela Palombo

María	Ángela	Palumbo

CUIDEMOS	LA	TIERRA
(Huayno)

23

9

16

5

30













 







 



 



 



 

  



 





 



 

 



 

  







 



 











 





 

 

 



 





























 











































 

 

ro

de

la

en

s

de

tatop

mos

mos

mos.re s

Cui

la

to

es

más.

tie

dos

rra

bas

si

top

laco bo ra

sevor.fa
mos

doun
che

el

salla

pi
rro

te
de

po

reai que

de
el

lor
cial

ro

ta

so

va

deae

pi

pees
code

yu
nolle
daes

les

ne

mos

mos

mos de

tan
tuaa

ga

tan pe

res

yo
no

a
na

rra

to

mos

mi
gríle

ter

peto gro

se
deay

gua
luz
a

de en tre

fer

tan

mos

mandeaen

so
blessapon

mo

nosque

dosto lasal

mástie

va

co cossa

li

dohermun
mosa
tees

s

li

mino sey

gro

de

Por

top

tre

lo

pucon

Cui

Ha

co

rá

res



3

3

3

3

2.	Juntemos	la	basura,	limpiemos	nuestra	calle
Plantando	un	árbol	nuevo,	renovamos	el	aire.
A	los	animalitos	debemos	respetar
Su	vida	es	un	derecho,	merecen	su	lugar.

D

Am

C

G

D7

D

G

D7

G

C

C

G

G

G

D7

1.

2.



 

Accesa a la
música en
el código QR



Dios gracias por este 
bello lugar
Dios gracias por este bello lugar
Notatzin tlaxtlaui kauin kamela kualtsin
Al ver tus montañas florecer
Tikitaske motepeuan xochiyoke
Al sentir tu lluvia al caer
Tik mati tupan kiyaui
Y tu viento con tanto poder
Niman muajacau kamela kuautik

Gracias Dios por amarnos tanto
Tlaxtlaui notatzin ka kamela titechtlasotla
Y cada día ver tu bondad
Ka mu mustla ti kita un tlin kualsin
En todo lo que creaste
Man nuchi uan tlin ti tlali
para disfrutarlo con los que amamos.
Ti pakiske uan iuan ti totlasotla.

Francisco Andraca Cleofas
Náhuatl región centro Guerrero, México

83



Terra, vida, partilha
e comunhão
 Deus de amor, fonte de toda a vida, que habita na terra e no multiverso. 
Tu és Criador, Mantenedor e Salvador!

 Concede coragem para preservarmos a beleza e a integridade do meio 
ambiente, da tua criação.

 Ilumina com a tua luz a vida das pessoas que destroem as matas, matam 
os animais, poluem as águas e contaminam a terra, para que sejam convertidas 
e possam cuidar e proteger a vida que é dádiva e bênção do teu amor.

 Livra toda a tua criação dos sistemas de morte e de violência, que 
propagam a extinção.

 Perdoa toda a nossa omissão, descaso e desrespeito para com a vida que 
tu crias e manténs a cada novo amanhecer.

 Concede em nossa vida a tua graça e o teu amor pelo meio ambiente, 
a criação, para que nosso orar e agir sejam benção, no cuidado e louvor com a 
Criação. 

 Planta na nossa vida, mente e coração as sementes da fé, do amor, da 
esperança e da paz. Que essas sementes floresçam  transformando-se em vida 
digna e plena, na tua criação. Amém.

 Ó Deus, manancial de toda a vida, fonte de toda beleza, criador do 
multiverso. Alfarero da nossa terra: Fazei que a amemos como nossa mãe e 
irmã, dom do seu amor, casa comum de toda vida, lugar de partilha, comunhão 
e paz.  

 Inspira o cuidado e a proteção de nossa casa comum. Permita que 
sejamos sal da terra, o bom tempero nas relações, conservando a diversidade da 
vida. Pois, somos feitos do pó da terra, vivemos e nos envolvemos na amplitude 
da terra e voltamos ao seio da terra, por seu amor e graça. Por todo o suor, 
pranto e sangue na Terra derramados, e por Jesus Cristo, teu Filho, que nesta 
terra habitou e a fecundou com seu amor, suor e sangue. Amém. 

Pastor Olmiro Ribeiro Junior
Secretaria de Ação Comunitária IECLB

84



85

Hay que cuidar la creación
Gerardo Oberman 

& ### 43 Ï Ï Ï
Hay que cui

A

.ú
dar,

Ï Ï Ï
hay que cui

Bm

.ú
dar,

Ï Î Ï
la

E7 ú Ï
tie rra- - -

& ### Ï Ï Ï
hay que cui

A

.ú
dar.

Ï Ï Ï
Tie ne de

F
#
m

ú Ï
re cho

Ï Ï Ï
la cre a

Bm

- - - - - -

& ### ...ú
ción

Bm

Ï î ú Ï
a vi

E

.ú
vir.

A Ï î .ú
vir.

A Ï Î Ï
Los-

& ###19

Ï Ï Ï
bos ques, los

F
#
m

Ï Ï Ï
rí os, los

Ï ú
cie los,

C
#
m

ú Ï
re

ú Ï
cla man

D

- - - - -

& ### Ï Ï Ï
nues tra/a ten

D

.ú
ción.

A

Ï Î Ï
El

Ï Ï Ï
mun do que

F
#
m

Ï Ï Ï
Dios ha cre

Ï ú
a do

C
#
m

- - - - - -

& ### Ï îC
#
m

Ï Ï Ï
cla ma por

D

Ï Ï Ï
su re den

.ú
ción.

E7

Ï Î Î
- --

// Hay que cuidar, hay que cuidar,

la tierra hay que cuidar.

Tiene derecho la creación a vivir. //

Los bosques, los ríos, los cielos,

reclaman nuestra atención.

El mundo que Dios ha creado

clama por su redención.

Hay que cuidar, hay que cuidar,

la tierra hay que cuidar.

Tiene derecho la creación a vivir.

Allegro

1. 2.
2da.vez

FINE

Da capo

a FINE



86

Semear
Meditação
MÚSICA 
Quando o povo se reúne (LCI 25) 

ACOLHIDA 
Bom dia! Acolhemos vocês com muita alegria, com a palavra bíblica de 2 
Pedro 3.13, que diz: “Nós, porém, segundo a promessa de Deus, esperamos 
novos céus e nova terra, nos quais habita a justiça”. 

VOTO INICIAL (acender vela) 
Nos reunimos sob a proteção e na presença de Deus pai e mãe, que cria 
e mantém a vida, de Deus filho, nosso salvador e irmão e de Deus Espírito 
Santo, sopro de vida e justiça! Esse Deus que nos chama a semear um 
mundo de mais cuidado, paz, justiça e amor! Amém.

ORAÇÃO DO DIA 
Deus de bondade, Criador de todas as coisas que existem. Te agradecemos 
por esta manhã, por mais um dia, presente que recebemos da tua mão 
amorosa e criativa. Anima-nos, inspira-nos e abre nossas mentes e corações 
para refletir sobre a diversidade, harmonia e beleza da tua Criação, da qual 
somos parte e somos convidados e convidadas a cuidar e semear. Ajuda-
nos a perceber onde nosso comportamento pode significar agressões ou 
violência à tua criação. Ajuda-nos a repensar e mudar hábitos, para que 
nossas ações busquem  sempre a justiça e o cuidado com a tua criação. Em 
nome de Jesus oramos. Amém.  

MÚSICA  
Põe a semente na Terra (anexo p.54) 

LEITURA BÍBLICA 
2 Coríntios 9.10: “E Deus, que dá semente ao que semeia e pão para  alimento, 
também suprirá e aumentará as sementes e  multiplicará os frutos da justiça 
de vocês.”

REFLEXÃO 
Quem aqui já semeou algo? Quando semeamos, lançamos uma semente. E 
isso é certo! Mas não temos como saber, com certeza, o que nos espera: se 
vamos ver a semente crescer, se desenvolver e, ainda mais, se vamos colher. 



87

Outra certeza é de que Deus nos dá as sementes necessárias, como lembra 
o versículo que lemos. É Dele o chamado - que vem do Batismo - para a 
transformação e para a semeadura. Em resposta, nos colocamos como 
pessoas lançadoras de sementes, em forma de palavras e ações e em vários 
âmbitos da nossa vida. 

Assim, nós ainda podemos nos perguntar: onde semear? Essa talvez não 
seja uma pergunta tão difícil de se responder: vivemos num mundo em 
desequilíbrio, onde a criação de Deus é todos os dias maltratada, explorada 
e negligenciada. A Criação que não apenas é nossa casa, e que não somente 
nos dá o sustento, mas também Criação da qual nós somos parte como 
seres humanos.  Foi desta Criação, no sentido amplo, que nós temos 
buscado tratar na Campanha Juventudes e Justiça Ambiental, e é nela que 
nós, pessoas cristãs, nos inserimos, e onde a Igreja como um todo se insere. 
E, nessa perspectiva, sem dúvida podemos afirmar que muitos de nossos 
irmãos e nossas irmãs também sofrem diariamente maus tratos, exploração 
e negligência. É aqui que cabe a nossa semeadura, com novas atitudes e 
hábitos, com paz onde há conflitos, e com cuidado onde há tanta exploração!  

E sabendo que Deus nos dá as sementes, para escolhermos quais sementes 
queremos plantar, precisamos ter em mente o que queremos colher, o que 
queremos deixar para que o mundo colha. Nós precisamos saber o que 
queremos como fruto, para escolhermos as sementes certas. 

Dinâmica 
O que queremos que brote da nossa semeadura? O que queremos deixar 
como frutos para o mundo e para as outras pessoas? 

(Cada pessoa desenha uma fruta em um papel e escreve nela o que 
gostaria de colher/deixar para outras gerações colherem; Pedir para as 
pessoas escreverem em letra grande e visível; Ao final, abrir para algumas 
pessoas partilharem o que  elas querem colher e quais as sementes que 
ela deve plantar para isso.) 

ENCERRAMENTO DA DINÂMICA  
Se queremos colher todos esses bons frutos, ou que outras pessoas colham 
esses frutos, precisamos lançar boas sementes - as sementes do cuidado 
com o próximo e a próxima e com a Criação.  

O esforço de semear é nosso ao atender ao chamado de Deus. Mas é pela 
sua graça e amor que podemos semear um mundo novo, onde a justiça 
seja uma vivência real e diária, e não uma utopia. Vamos fazer a nossa parte, 
na certeza de Deus fará a dEle, como grande semeador. Que seja essa a 
esperança para os nossos dias!  



88

MÚSICA 
Justiça terá por fruto (LCI 261) 

ORAÇÃO 

BÊNÇÃO 
Fazer parte e poder cuidar da boa criação de Deus é uma bênção da qual 
precisamos sempre recordar e um compromisso pelo qual precisamos 
sempre nos reencantar. // Que a bênção de Deus nos acompanhe nos 
nossos caminhos, em todas as nossas ações. Que possamos ver em cada 
amanhecer um sinal do amor de Deus por nós e ser, a cada dia, um sinal 
desse amor no compromisso com a justiça e a paz na criação. Amém. 

MÚSICA
Nas asas do vento (LCI 531)
(Meditação elaborada pela equipe da Campanha Juventudes e Justiça 
Ambiental – Bárbara Luise Hiltel Venturini Surkamp, Bianca Koffke, Gabrielle 
Ücker Thum, P. Gerson Acker, Natan de Oliveira Schumann, Renato Valenga, 
Martina Wrasse Scherer, Diác. Simone Engel Voigt.

Em: Cartilha juventudes
& Justiça Ambiental – 

https://www.luteranos.com.br/textos/juventude-evangelica/cartilha-juventudes-justica-ambiental


Te siento
La naturaleza nos habla
de formas tan diferentes,
conmueven mi alma y mi mente,
mi espíritu libre despierta. 
Hay Alguien que me habla profundo;
escucho, disfruto, lo anhelo,
lo siento cercano y a pleno     
y me surge esta canción:

(Estribillo: Asombrosa creación
Asombroso Creador 
soy parte de todo esto
y espero actuar junto a vos)

Veo la inmensa pradera
llena de vida diversa,
veo las altas montañas
que invitan a ver más allá;
escucho el trueno potente,
siento la brisa fresquita, 
hay Alguien que me habla en los cielos,
en cada horizonte o rincón,
lo siento en los mil colores 
que despliega la creación. 

Hay Alguien que me habla profundo,
escucho, disfruto, lo anhelo,
me dice en suaves susurros
que es bueno cuidar lo que vemos: 
cada flor, cada brote nuevo, 
cada gota de agua bendita
para que a nadie le falte 
y tenga lo que necesita.

Juntos y juntas podemos construir
un lugar de paz y bien.
Yo me sumo a esta aventura,
¿te sumarás vos también?

Margarita Ouwerkerk

89



90

Oração para um Culto da 
Colheita - Justiça Ambiental

Gabriel Brandenburg 
Estudante de teologia na Faculdades EST. 

Oremos: Deus Criador, louvamos-te pela bênção da colheita, pela 
semente que encontrou umidade e germinou, saiu do escuro em 
busca da luz, encontrou o sol e a chuva, frutificou, foi colhida e se 
transformou em alimento e chegou às nossas mesas.

Canto: (a escolher)

Clamamos por todas as pessoas que semearam, mas, devido às 
mudanças climáticas, não tiveram o que colher ou que, devido 
à injustiça social, não tiveram onde plantar. Clamamos pelo 
planeta que sofre com a destruição, com tempos de chuva e sol 
desregulados e com o aquecimento global. Clamamos pelas 
águas poluídas com lixo e produtos químicos e já não podem 
ser fonte que sacia. Pelos lugares onde a Justiça Ambiental é 
inexistente, impossibilitando a vida. Pedimos pela recuperação 
de nossa natureza e o fim da destruição de nossa casa comum.   

Canto: (a escolher)

Pedimos pelas pessoas que trabalharam para que esses 
alimentos fossem trazidos hoje para o altar. Abençoa e cura as 
mãos dessas pessoas, pois, tantas vezes elas foram queimadas 
pelo sol e machucadas pelos espinhos e tantas vezes deixaram de 
ser reconhecidas socialmente. Diante disso, oramos por justiça, 
para que os agricultores e as agricultoras tenham vida digna, e 
para que as pessoas jovens encontrem um futuro sustentável na 
sua comunidade. 

Canto: (a escolher)

Intercedemos para que as lideranças políticas invistam na 
preservação de nosso meio ambiente, na produção de alimentos 
saudáveis para todas as pessoas. Que a comida boa esteja em 
todas as mesas, e que as dificuldades da agricultura familiar 
sejam superadas e seus esforços sejam reconhecidos. 

Canto: (a escolher)



91

Subsídio Litúrgico
Tema: Terra, Vida, Ecoteologia 

ACOLHIDA
Bem-vindos e bem-vindas à presença de Deus, fonte de toda vida!

Somos pessoas amadas por Deus, que nos criou, nos deu o sopro da vida, a 
sua imagem nos criou. Esta vida e este amor de Deus se estendem a toda a 
criação.

Como igreja e pessoas cristãs, aqui estamos para reafirmar o nosso 
compromisso de proteção e cuidado para com toda a vida na terra.

SAUDAÇÃO
Em nome deste Deus que dá vida, do seu Filho Jesus, que dignifica a vida e 
do seu  Espírito que, pelo batismo, nos chamou para uma nova vida, aqui nos 
reunimos.

Louvemos a Deus, fonte de toda vida na terra!

UMA LITANIA DE LOUVOR

Quando a terra era sem forma e vazia, o Espírito de Deus pairava sobre as 
águas.
Então, Deus criou a luz!
Deus se encheu de alegria, pois viu que a luz era boa.
Depois separou terras e águas. E sorriu Deus, pois viu que isso era bom.

C. Louvemos a Deus, fonte de toda vida na terra!

Deus também semeou a terra, cobriu de plantas, árvores frutíferas e flores de 
todas as cores;
Fez os astros para iluminar o universo e demarcarem o tempo em dias e 
noites, e em estações do ano.
E em tudo Deus percebia a beleza da criação.
As águas foram povoadas de seres viventes, as aves voavam sob o firmamento 
do céu e variadas espécies de animais encheram a terra.
E Deus se dava conta de que tudo era muito belo e bom.

C. Louvemos a Deus, fonte de toda vida na terra!



92

Deus, então, criou a mulher e o homem, à sua imagem e semelhança os criou 
e deu-lhes a incumbência de cuidar da sua criação.
Deus admirou tudo que tinha feito, sorriu e viu que era muito bom.
Deus celebrou e abençoou tudo o que havia criado!

C. Respiramos em Deus, vivemos em Deus e em Deus repartimos a vida 
com toda a criação.

CANTO (a escolher)

KYRIE

Lemos em Romanos 8.22 que toda a criação geme e espera ser redimida.
(Convidar as pessoas presentes a expressarem suas preocupações em relação 
a destruição das fontes da vida na terra. Por fim, encerrar o momento com a 
oração que segue:)

Oremos a Deus pela salvação de toda a sua criação:
Oh Deus, que criaste a nós e a todas as criaturas, a natureza geme e suporta 
angústias e, com ela, também nós sofremos as consequências do desequilíbrio 
ambiental. Por isso, em conjunto clamamos:

C. Tem compaixão, ó Deus! Renova a criação, a criação inteira! Fortalece em 
nós o compromisso de proteção e cuidado para com toda a vida na terra.

CANTO

LEITURA DO SALMO 104

NOSSO COMPROMISSO
A palavra de Deus nos desafia e a realidade nos compromete. Em Cristo, 
pelo batismo, fomos feitos filhos e filhas de Deus. Como tais, assumimos um 
compromisso com Deus e com todas as suas criaturas. Na realidade ecológica 
atual, este compromisso pede urgência em nossas ações como pessoas 
batizadas e como Igreja de Jesus Cristo.

Vamos refletir:

Que ações podemos assumir como pessoas, grupos e sociedade pela defesa 
e cuidado da criação? Que sinais podemos dar, em nosso dia a dia, em nome 
da fé no Criador, para reduzir os impactos ambientais? (reflexão e partilha)



93

ORAÇÃO
Oremos.
Espírito divino, fôlego da vida!
Anima-nos e fortalece-nos no compromisso de cuidado para com toda a vida 
na terra.
Dá respiração aos corpos ofegantes e desanimados.
Sopra o vento que movimenta e traz novo tempo,
Transforma a secura da terra em campos verdejantes.
Leva a suave brisa do teu sopro recriador a todos os recantos da terra;
Renova a vida, sustenta as florestas, conserva a respiração da tua criação.
Espírito divino, força vital criadora!
Que o sopro do teu hálito de vida
Faça pulsar o nosso coração e gere sentimentos de amor e gratidão.
E que toda criatura louve a ti e te sirva, Deus da vida, Filho doador da vida e 
Espírito Santo vivificador! Amém.

BÊNÇÃO
Que o Trino Deus, o Criador, o Salvador e o Mantenedor da criação inteira nos 
abençoe e nos fortaleça no cuidado da criação e no desenvolvimento de um 
mundo sustentável e bom. Amém.

ENVIO
Vamos em paz e cuidemos de toda a vida na terra.

Catequista Erli Mansk 
IECLB - 22/09/2023.



94

Novo dia virá
Ana Clara Rodrigues

Louis Marcelo Illenseer, 2020Ana	Clara	Rodrigues

Louis	Marcelo	Illenseer,	2020

Novo	dia	virá

58

51

44

36

22

29

14

6









  















 















 









 



















 







   

 









 















 













 





 

 





 





  





































































rá!

demãos

a vidino vote,gen

rá,fasevervi

ranpera'a'esmor

de'o

faz o

cul

da'a

onro,tu

mu

ca,

praga

te,

cer

tre

da

nãoQue

vo funoum

po

la do

se'en

ten

não

gra

tro

ta

do'é

do'ou

Há

sa

ca

luque

O

se

vo

ma

po

sadesmore'ate, fé

bemça,cança se'alti

frenàdasda

juspoisça,

tar!a canrátaro, vol

tar!luci so

gri

tem

lá

cer.

ta

Mas

Tan

é prete,

nhema

cer?

vo'a

musemvopo

da gendavi

no

rer.

que

mor

fazpa,

ro'e

pra'es

pe

que

sesta derasque'ardaiaa bosapas

lensiga,mase'esçaranpea'esga,

quenodooDizso frer.a'oci

paata'emama'aQuei

BmF♯7A

Em7

D

G

Dmaj7

C♯m7(♭5)

G

Em7

D/F♯

A

Bm7

Cmaj7

D/F♯

D

F♯7

F♯7C♯m7(♭5)

Bm7

Bm7

Cmaj7

Bm7



95

Água da vida
L: Maurício K. de Oliveira e Soraya Eberle

M: Maurício Klug de Oliveira

1. Água que sacia minha sede,
água que dá sustento à vida.
Água dos rios, água dos mares,
fonte de vida na terra.

Refrão:

Venham, vamos cuidar,
servir para o bem da criação.
Compromisso com a vida,
Batismo leva à ação.

2. Deus presenteou dons e talentos,
e nos con�ou todo este mundo.
Chama a amar, a preservar,
rumo a uma vida melhor.

3. Água que renova a nossa vida,
água que amplia nosso olhar:
vem transformar, vem nos mostrar
novos caminhos de vida!



96

Mãe Terra, onde estás?
Carine  Josiéle Wendland
Maurício Klug de Oliveira

Maurício	Klug	de	OliveiraCarine	Josiéle	Wendland

Mãe	Terra,	onde	estás?	

13

8

18

23

  

 

















 





 

 

 



 



 

 



  

 

  



  

     

   











 







 











 























tedes

de

re

nas,

Mãe

em

qui

das.

iz

vi

res o

ou

tas

pazadascino

sus

í

ten

ou

tam a in

esde

cor

tro

da Mãe

ongar? ra,Ter

qui

lu

da, floda

táo es

gar?lu

pa ra

tro

cu

ou

ra

ouqui

ca

na

racom

no

A

fé

tás?

nos

reses

dá

tas

ra,Ter

as

fe

mas

A

ver

Má

tás?

das,ri

esonra,Ter

sei

de

euca, A

pé

fo

ir,nas ma céu

ca

Mãe

tá

hu flo

su

	=	50

A7

Dm

B♭

Dm

Dm

C AA

Gm

AA

Dm Dm

C

Gm

Dm

A7

DmA

A7

Dm

Dm

Dm

Dm

A

C♯º























97

Somos Terra
Luiz Carlos Ramos

Maurício Klug de Oliveira
Maurício	Klug	de	Oliveira

Somos	Terra

Luiz	Carlos	Ramos

8

38

29

23

15































































 

  







 

 







  







 









  

 


































































ra

da

Tervano

temen

fe

eCéusvos

tas,mos

No

testanla vra ges

ter

ni

demos

po

so

ro

ver

in

e

vasdi sen te

te Vi

tas

ra,ter

que

gens

pro

na

da

daebi en co

so

So

Quees

mos

tei

Perzul

res

pe

Am

ver

do

atane

ramem ver dees

plaple noemdos

do

pe

so

rança

sos

so

toU So

tãomus,hú

mos na

gi

a

des

ta

milhunos

ca

tu

mahura

ló

zare

Plando

que

pen Asa ló

mundorosnei

gi ca

So

diJar

	=	100

D GD

C9

C

D

G

G

C/G

C9

G

G

Am

G

D

Am D9

G

C

G

C9

C

C

Em

D

D9

C

Am

D9

C/G G

G

G

G



















ORAÇÕES

Deus de Bondade e amor, fizeste-nos de terra, e a água circula pelo nosso 
corpo. Mesmo assim, a humanidade segue por caminhos de destruição do 
que é essencial para que haja vida neste planeta, enchendo a terra de veneno, 
poluindo rios, mares e oceanos, matando árvores, plantas e animais. Diante 
dessa situação, nós te pedimos: converte-nos para o caminho da vida. Dá que 
possamos ser pessoas responsáveis para com a tua Criação, sendo sal da terra 
e luz do mundo, agindo em defesa da vida. Amém.                                                      

Deus de amor, nós, seres humanos, não somos os únicos habitantes deste 
mundo e agradecemos por isso. Nos preocupamos com os rumos que a 
humanidade está tomando, pois a tua Criação vem sendo destruída. Ajuda-
nos para que possamos reconhecer que toda a tua Criação tem o direito de 
viver, e viver bem neste mundo. Tu vieste a nós e te tornaste um ser humano 
para nos dar vida. Dá que a nossa ação neste mundo seja em gratidão a ti na 
defesa e preservação da vida. Amém

Maurício Klug de Oliveira

Ó Deus Eterno,
Ensina-nos a com(+)viver com a natureza:
A amar sua beleza,
A respeitar sua força,
A resistir à sua fúria.
Ajuda-nos
A proteger os seus brotos
A desfrutar de suas sombras,
A partilhar os seus frutos.
Envia teu Espírito e renova a face da terra!
Envia teu Espírito e renova a face da fé!
Envia teu Espírito e renova a face da esperança!
Envia teu Espírito e renova a face da do amor!
Envia teu Espírito e renova a face da vida!

Luiz Carlos Ramos (10/08/2011)

98



99

EXPEDIENTE

Equipe de elaboração: Carine Josiéle Wendland, Maurício Klug de Oliveira, 
Víctor Mateo, Vherá Poty, Santiago Franco, Leonardo Boff, Chad Rimmer, 
Cláudio Carvalhaes, Ana Luisa Teixeira de Menezes, Elena Cedillo, Olmiro 
Ribeiro Junior, Johannes Gerlach, Cristiane Echelmeier, Julia Witt, Angelique 
van Zeeland, Marcelo Luís Kronbauer, Gerardo Oberman,  María Angela 
(Mabel) Palumbo, Francisco Andraca Cleofas, Bárbara Luise Hiltel Venturini 
Surkamp, Bianca Koffke, Gabrielle Ücker Thum, Gerson Acker, Natan de 
Oliveira Schumann, Renato Valenga, Martina Wrasse Scherer, Simone Engel 
Voigt, Margarita Ouwerkerk, Gabriel Brandenburg, Erli Mansk, Soraya Eberle, 
Luiz Carlos Ramos, Ana Clara Rodrigues, Louis Marcelo Illenseer, Ana Isa dos 
Reis Costella.

Produção editorial: 
Projeto gráfico e diagramação: Luz de María Cordero
Capa e ilustrações: Carine Josiéle Wendland
Organização: Carine Josiéle Wendland e Maurício Klug de Oliveira
Disponível em PDF:
www.luteranos.com.br/conteudo/terra-vida-e-ecoteologia-reconexoes

Apoio: 

         

2023



100


