“T"TERRA
VEDA E
ECOTEQLOGIA



IR AN AR

[BEEEEEEE)E)

132 1 U RL800000 2000101

00 00000000000 000000

4000004000000
WAAAAAAAAAAAAAAAAAANA

VVVVVVVY

T .
0000000000000 000000 c

AVAVAVAVAVAV/




V4 o
Cumdrioc
APRESENTACAO, COMECOS, PENSANTES,

ACOES ANDANTES

O FUTURO DA NATUREZA E DA VIDA PASSA
PELA ECOLOGIA

LA IMPORTANCIA DE UNA ESPIRITUALIDAD
ECOTEOLOGICA PARA SOSTENER LA JUSTICIA
CLIMATICA

O CORPO HUMANO BIOCENTRICO:
NARRATIVA DE CRIACAO DA TERRA GUARANI

TIERRA, VIDA, ECOTEOLOGIA: RECONEXIONES
TERRA, VIDA, PARTILHA E COMUNHAQ!

A CRIACAO NAO ESTA A VENDA

E DEUS VIU QUE ISSO ERA BOM

JUSTICA SOCIOAMBIENTAL:
UMA CAMINHADA EM DEFESA DA VIDA

REDE DE COMERCIO JUSTO E SOLIDARIO:
PROMOVENDO A ECONOMIA SOLIDARIO, A
AGROECOLOGIA E O CONSUMO RESPONSAVEL
MUDANGAS CLIMATICAS:

QUAL O NOSSO PAPEL COMO INDIVIDUOS

E COMUNIDADE NESSE NOVO DESAFIO
BIOPOLITICA E ECOPOLITICA NO BRASIL

A PALAVRA ESPIRITUAL E POETICA

BEM-ESTAR X BEM VIVER

MANIFESTO DO CONSELHO DA IGREJA E DA
PRESIDENCIA DA IECLB

TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 1
TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 2
TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 3
TEOLOGIA SEM TERRA PARTE 4
FESTA DA NATUREZA

MATERIAIS LITURGICOS

14

17

26

28

29

32

35

38

40

43

45

50

53

57

59

64

69

74

79

80



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

presentagio,
comegos, pensantes,
agoes andantes

Comecemos. Nao existe meio ambiente. Ele é inteiro, € o que diz o
indigena Davi Kopenawa. “A terra nao deve ser recortada pelo meio. Somos
habitantes da floresta, e se a dividirmos assim, sabemos que morreremos
com ela. Prefiro que os brancos falem de natureza ou de ecologia inteira.
Se defendermos a floresta por inteiro, ela continuara viva” (KOPENAWA,
ALBERT, 2015, p. 484).

Chama-la assim, € nominar o que ainda resta da terra e das florestas
feridas pelas maquinas e a agcao humana. Por isso, na relagao entre ser
humano e natureza, desloca-se cada vez mais longe desta ultima. Este
distanciamento, causa o adoecimento das pessoas e de toda uma sociedade,
além de impulsionar o descuidado para com os diferentes modos de vida.

Ha, pois, que retomar o cuidado, de origem latina coera, a cura. A
cura da terra. Os indigenas nos auxiliam nesta cura. Ademais, também o
respeito para com aterra, respeito implica olhar novamente e com o coragao.
Necessita-se de um retorno. Olhar de novo. Tornar a ver, a sentir. Assim
como refletir, de origem latina re, “outra vez, novamente”, numa derivacao
de flexus, “dobrado, fletido”, do verbo flectere, “dobrar”. (HILLMAN, 1993)2.

O ‘desenvolvimento’, como toda crenca, nunca foi questionado: foi
simplesmente redefinido porsuascaracteristicas maisdestacadas” (ACOSTA,
2016, p. 49)°. Mas necessita do ato filoséfico de pensar e repensar e, portanto,
da educacao e da (eco)teologia. Precisamos de envolvimento. Assim, ao
olhar para tras, em acgao de respectare e reflectere, percebemos que os
rumos tomados até entao nos tem levado ao nosso proprio despencamento.
Engquanto o homem branco explora e domina, os povos indigenas tém sido
0s protetores da terra, da natureza e responsaveis, com alguns poucos, pela
cura desta.

TKOPENAWA, D.; ALBERT, B. A queda do céu: Palavras de um xama yanomami. Tradugao: Beatriz Perrone-
Moisés; prefacio de Eduardo Viveiros de Castro — 1? ed. — Sao Paulo: Companhia das Letras, 2015.

2 HILLMAN, James. Cidade & Alma. Sao Paulo: Studio Nobel, 1993.

3 ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Tradug¢ao de Tadeu
Breda. — Sao Paulo: Autonomia Literaria, Elefante, 2016. 264 p.



LOOMLOMOMOMOMOININRONRONRE:

E neste movimento que caminhamos, também para esta cura e
cuidado, para com avida da Criacao a partir da ecoteologia e das reconexdes
com as raizes: as nossas e as do solo.

O projeto “Vida, terra e ecoteologia: reconexées” é fruto da COP27,
da qual eu, Carine, participei como delegada virtual da Federacao Luterana
Mundial - FLM. O projeto como um todo pretende circunscrever e abranger
as perspectivas local e nacional.

Aconteceu, localmente, um culto ao ar livre, conforme noticia:
https://www.luteranos.com.br/noticias/vida-terra-e-ecoteologia-reconexoes.
A nivel municipal - Vera Cruz/RS, o envio de um pedido ao executivo para a
elaboracao do Plano Municipal de Arborizacao Urbana, dentre muitas outras
acoes semeadas com este projeto.

Por fim e pelos comecos, este material sobre o tema ambiental e
o Cuidado com a Criacao de Deus, em parceria com a Red Crearte - rede
latino-americana que cria recursos liturgicos, com a Juventude Evangélica
Luterana da |ECLB, Projeto Ambiental Galo Verde, Horta Comunitaria
Redentor, Universidade de Santa Cruz do Sul, Grupo de Pesquisa Peabiru:
Educacao Amerindia e Interculturalidade, FLD-COMIN-CAPA - Fundacao
Luterana de Diaconia, Conselho de Missao entre Povos Indigenas e Centro
de Apoio e Promocao da Agroecologia, Rede de Comércio Justo e Solidario
e demais pessoas interessadas em contribuir com a tematica com recursos
e apoio da Federacao Luterana Mundial (FLM) e Fundo do Trabalho com
Jovens da |IECLB.

Este € um material composto por falas sensiveis indigenas, por
escutas sensiveis e por possibilidades de acao e reflexao de pessoas que
compreendem a terra como mae e que a tem como referéncia.

Os textos e materiais liturgicos sao palavras respiradas, sons, imagens
e gestos que habitam em quem as trouxe para que possam habitar este
mundo, Nna esperanca que sejam de cuidado com toda a vida que nos cerca.
S3ao o que ha em demasia no corpo, acrescentado ao mundo.

Um agradecimento especial aqueles e aquelas que toparam colaborar
com o projeto. Juntos e juntas podemos mobilizar acdes de cuidado e cura
da mae terra.






Reflorestarmentes: trata-se de um grande
chamamento que fazemos a humanidade, na
tentativa de proporcionar a todos os povos do mundo
uma nova forma possivel de nos relacionarmos com
a mde terra e também entre nos, seres que nela
vivemos.

(Braulina Baniwa Joziléia Kaingang Giovana Manduldo, 2023, p.8)*

Seres vivos para uma terra viva. Talvez o dano que

a gente tenha cometido contra o Planeta, no século
XX, é que a gente estava preparando técnicos e
formando muitos técnicos, e a ideia era habilitar

o humano para incidir sobre a vida na Terra. Tirar
petrdleo, furar plataforma continental, devastar a
Floresta Amazdnica, cacar ouro para todo lado, toda
essa cosmovisdo constituida de um Planeta cheio de
concreto, viadutos, pontes, rodovidrias, metrés. Essa
parafernalha toda € uma ofensa ao corpo da Terra. A
Terra respira.

(KRENAK, 2020, p. 20)°

“Quem considera, quem enxerga, quem avalia, quem
se volta para os conceitos tradicionais e milenares
vai ter melhor qualidade de vida, vai ter bem-viver. E
o bem-viver nGo é so para seres humanos, a drvore
também precisa viver bem, o peixe também precisa
viver bem, os animais, os rios precisam viver bem,

a natureza, o bem-viver também é natureza, nos
somos natureza”

(Miguel Kwarahy Tenetehara Tembé, 2021)°.

4 Mulheres: corpos-territorios indigenas em resisténcia! Braulina Baniwa, Joziléia
Kaingang, Giovana Manduldo; organizacao Kassiane Schwingel.—Porto Alegre: Fundagao
Luterana de Diaconia: Conselho de Missao entre Povos Indigenas, 2023.

5 KRENAK, Ailton. Caminhos para a cultura do bem viver. Bruno Maia (org.), Rio de
Janeiro: Cultura do Bem Viver, 2020. 36 p.

6 ANPED Nacional. Sessao de encerramento “Educacao, bem viver e defesa dos territorios
originarios”. Duracao: 1:52:09, Belém: 40 Reuni&o Nacional. Disponivel em <https:/Mmww.
youtube.com/watch?v=E06gtCwehDg> Acesso: 22 out. 2021.



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

Quial'uaa tyoots’'om na manen quiaan cwichen cwii xuee na
wanto’a ndo’ na matseijndyo_ na nquie’ntjo_ ‘nan’ na nntjaa’ts'oo_ n yaq,
quail’ua’ta na cantya’ts’o nja.

Gracias a Dios por darme outra oportunidade de vivir y luchar por lo que
mas quiero, gracias senor por darme tu amor incondicional.

Victor Mateo, él pertenece a la cultura indigena Amuzga, en el Municipio
de Xochistlahuaca, Guerrero, México. Las frases estan escritas en el idioma
amuzgo y también en espanol. Victor dice que lo que él mas quiere es la
tierra de Xochistlahuaca.

Indigenas de Xochistlahuaca,
Guerrero

Xochistlahuaca, es una tierra
muy fértil y lleno de cultura




Eu acho que a espiritualidade ndo é um objeto. As vezes penso
que o termo espiritualidade € um exagero para aquilo que a gente
entende como espiritualidade. Parece que muita gente ja tem um
sentimento romantico. Coisas que para nds é o contrdrio. E ser feliz

e fazer feliz outra pessoa com a nossa alegria. E mergulhar nas
brincadeiras, acordar com o sol, mergulhar na agua. Sentir aquela

sensag¢do de estar bem. Acho que uma das coisas da pratica

espiritual € o amor, essa capacidade de amar [...]. NGo tem uma

palavra em guarani que traduz espiritualidade, porque é viver,
estar bem, despertar, agradecer, sorrir... ou chorar. Isso tudo esta
diretamente ligado a essa cosmologia que permite nossa vida, o
nosso respirar [...]. O portugués é uma lingua que quer dar nome
para tudo, mas nomes que muitas vezes ndo tem sentido, uma

inveng¢do cientifica. Para nds ndo tem isso. Por exemplo, a palavra

musica. O guarani ndo fala musica, ele simplesmente se refere

com uma expressdo para entender os cantos, o instrumental.

Para o instrumental a expressdo significa som da vida, que se
refere ao batimento do corag¢do. A expressdo para falar dos cantos

das criangas significa conselhos entoados. As palavras estdo
buscando diretamente as coisas como sdo. Quando fala o “vento”,
a gente fala sopro da terra. A nossa lingua se baseia diretamente
nas coisas naturais do universo, em como elas sdo, o que elas sdo.

Entdo quando fala de espiritualidade, é algo muito complexo,

porque se refere as coisas simples, naturais da vida, mas que

muitas vezes a gente ignora no dia a dia.

[Vhera Poty, Guarani Mbya



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

E importante ndo perder essa visdo que somos indigenas, que
somos Mbya Guarani e a sabedoria que temos, sabedoria, conhecimento,
tudo vem pelo Nhanderu que € nosso Deus que foi criado aqui junto, com

a mata, com a natureza, principalmente Nnossos povos indigenas que
nascem aqui na terra junto [...] com a natureza. Entéo nossa educacdo
vem atraves da nossa terra, através do nosso Deus também, que tem
todo conhecimento que coloca na nossa mente, do indigena Guarani
principalmente, ele vem nascendo através do Nhanderud: como é que tem
que se educar nosso filho, como é que tem que se respeitar um ao outro,
como tem que respeitar a natureza, como que tem que ensinar a praticar,
por exemplo, nossa cultura, nossa lingua, nossa religido, € importante,
tudo vem através do Nhanderu, entdo ndo foi criado pelo ser humano [...].

a gente se encontra como vida comunitdria, muitas coisas

iImportantes, tem que se proteger. NGo € bom falar muito do jurud porque
a gente ndo conhece, como € que a gente vé, pelo menos de longe, a
gente conhece que na vida tem individualidade, isso [...] nGo € bom para
o juruag, porque tendo vida individual, ele é sozinho, ele ndo ajuda, ele ndo
protege, todo mundo ndo se protege vamos dizer, cada familia vive para
si, Isso ai ndo € bom para jurud’, nossa vida ndo e assim, € tudo junto,
fortalecendo um ao outro e é isso.

7 “Ha alguns anos, em uma experiéncia mais préxima das culturas indigenas, um dos ensinamentos mais
bonitos e eu diria impactantes, foi de que a etnia Guarani usa o termo jurua para definir os que ndo sao
indigenas. Em sua definicao ha algo como “boca vazia”, ou seja, fala, fala e ndo diz nada, ou ainda uma
fala que ndo merece confianca.” in: WENDLAND, Carine. Poética intercultural na educa¢do: modos de
estar-sendo e fazendo ser entre indigenas e ndo-indigenas. 2022. Dissertacdo (Mestrado em Educagéo)
— Universidade de Santa Cruz do Sul, Santa Cruz do Sul, 2022. Disponivel em: https://repositorio.unisc.br/
jspui/handle/11624/3387. Acesso: 20 mai. 2022.

10



IXOMOMIMIMOMOPKIAORONO

Porque nos indigenas lutamos para isso. Na verdade, a luta, ou sejaq,

a sabedoria que traz a vida para a gente, porque se continuarmos
fazendo isso, com certeza vai fortalecer mais a vida Guarani, a luta
Guarani também é pela terra, pela melhoria. Na verdade, essa melhoria
tem que vir do proprio Deus, do proprio Nhanderu, entdo tudo depende
do nosso Nhanderu: nosso conhecimento, nossa vida, nosso trabalho,
nosso comportamento. A gente luta pelo Nhanderd, porque o Nhanderu
deixou para nos, ele dizia para nos continuarmos essa sabedoria, esse
conhecimento, o respeito pela natureza, pelo espirito da natureza. Aqui
tem varios espiritos, tem o espirito das drvores, do rio, arroio, da dgua,
pedra também tem espirito, tem muitos lugares que € um lugar sagrado,
vamos dizer assim que é a terra que foi deixada pelo governo, pelo jurug,
alguma terra tem, e é sagrada. Esse conhecimento jurud ndo tem, ndo
sabe, pouco comentado, pouco passada essa informacdo para o jurua.
Por exemplo aqui na nossa regido uma mata que sobrou pouquinho,
mas nesse lugar tem um lugar sagrado para Deus, entdo por isso que
jurud ndo tocou ainda e nunca vai tocar também, entdo tudo isso é Nnos
indigenas que sabemos, nos indigenas que vimos esse lugar, entdo eu
acho que é importante pensar junto e para que o jurud conhega isso, que
respeite. Claro que para jurud respeitar essa vida Guarani, a sabedoria
indigena, todos os paises, é dificil entender, porque esse conhecimento e
sabedoria ndo vem da propria pessoq, vem do proprio Deus, por isso que
é dificil conhecer e dificil o juruad respeitar, mas tem alguns juruds que
sabem e conhecem também, entdo € muito importante isso que fortalece
esse conhecimento.

Santiago Franco, cacique da Aldeia )/vy Poty no municipio

de Barra do Ribeirs, € Mbya Guarani, e cev nome original
€ Karal Yapua

Ll



pepe s




A espiritualidade transcende a cultura de um povo. Perpassa
e promove espacos de fala, escuta e acao, mas especialmente
de sentidos. Em conversas® sobre como se dava a espiritualidade
para os Kaingang, Onorio de Moura, colega doutorando, relata
qgue nao ha uma palavra para traduzir a espiritualidade, mas que
a aproximacao mais proxima ou palpavel seria “vivenciar a vida em
sua plenitude”. Acrescenta que somente a vivencia, enquanto os e
as nao-indigenas teriam que dar um nome. Mas, “a relacao com a
natureza como um todo, com 0s animais, com o0 COSMos, a Vivéncia
espiritual é tudo isso. A propria vida ja € uma vivéncia espiritual”.

Falava eu, entdao, da minha percepcao de espiritualidade em
sua amplidao e da religiao como aquela que aprisiona em caixinhas,
mas também como religare. Para ele®, todavia, “religar nao se
enquadra na espiritualidade indigena, porque a gente vivencia, nao
precisa religar, ja esta ligado”.

As dancas, os trancados, os cantos, as pinturas e todas as
manifestacdessensiveissaomodosdeestarnomundoedenarrarem
a si, ao coletivo e ao mundo, também sao formas de ritualidade e
resisténcia. Talvez as principais formas de resisténcia e, portanto,
modos de estar em relacao. Lembremos do Projeto de Lei (PL) 490
de 2007 do Marco Temporal que esteve em voga no ano de 2021 e
determina que sao terras indigenas apenas aquelas que estavam
ocupadasem 5de outubro de 1988 pelos povos tradicionais, quando
cerca de seis mil indigenas, de mais de 170 povos se unem em canto,
danca e reza em frente ao Supremo Tribunal Federal (STF) contra a
acao.

Para Arias, a espiritualidade tem uma dimensdao politica
insurgente, que busca pela transformacao da existéncia a partir de
dimensdes cosmicas. Ao contrario do que se pensa, nao se fixa em
ser contemplativa, mas uma energia interior gue move a acao “que
hace posible que assumamos un compromiso militante en la lucha
por la transformacion del mundo” (2011, p. 27). Ademais, permite
superar a visao teocéntrica, antropocéntrica e humanista que por
sua vez legitima a dominagao masculina do mundo.

8 Conversas, em 2022, de integrantes do Grupo de Pesquisa Peabiru atuantes no projeto
Aprendizagens interculturais com os Guarani e Kaingang na Educagao Basica, na Escola
Nossa Senhora da Gldria, em Sinimbu.

9 Para os Kaingang, a ritualizagao e oragao € uma relagao de comunicagao com a vida (dos
animais, das plantas), mas nao de um Deus, porque estes nao o teriam comao uno.



OPROMOMOMOMIMONMOMOXOIKE:

0 Futuro da natvreza e da
vido. Passa ,be/a. ecar/ogia

Encontramo-nos numa situacao inédita na historia da natureza e da
vida humana. O fim do mundo ja ndao € uma obra de Deus mas pode ser
uma obra do proprio ser humano.

Com a ciéncia e a técnica, realizadas sem consciéncia, 0 Nosso tipo
de civilizacdo deslanchou uma agressao sistematica ao sistema-Terra e
ao sistema-vida. Chegamos a um ponto de construirmos o principio da
autodestruicdo com armas nucleares, quimicas e bioldégicas. Uma das
expressdes mais perigosas € a criacao da Inteligéncia Artificial Generativa
ou da Inteligéncia Artificial Auténoma. Tal forma de inteligéncia pode
armazenar bilhdes e bilhdes de algoritmos, combina-los e articula-los e
tomar decisdes por si mesmo, independente do controle do ser humano.
Segundo os proprios criadores e desenvolvimentatores desta Inteligéncia
Artificial, ha 10% de possibilidade que ela toma uma decisao de exterminio
da espécie humana ou de desempodera-la profundamente. Por isso, eles
mesmos pediram uma moratdria de pelo menos 6 meses para repensar
todo o projeto e evitar um armagedon ecolégico-social.

Atudo isso acrescente-se a geral degradacao ecoldgica que culminou
Nno aquecimento global que originou um novo regime climatico da Terra. O
aguecimento global ndo pode ultrapassar os 1,5 graus Celsius em relacao a
era industrial (1750), pois causaria desarranjos funestos para a humanidade.
Punha-se como limite o ano 2030. Ocorre que 0s paises e o processo de
industrialismo da producao pouco fizeram para impedir o aumento do calor
da Terra. O ultimo relatério do IPCC de fevereiro de 2023, 6rgao da ONU que
acompanha a nivel mundial o aquecimento da Terra, afirma que ja passamos
o limite controlavel e ja estamos num caminho sem retorno. Para 2027 ja se
prevé o crescimento de 1,5-2.00 graus Celsius de aquecimento.

Os danos em termos de transformacdes climaticas, eventos extremos,
furacdes devastadores, nevascasinimaginaveis e grandessecas prolongadas,
poderao causar danos a vida humana, especialmente nas grandes cidades e
uma desregulacao dos ritmos da natureza.

E nesse contexto sombrio que se coloca a questdo ecoldgica. Por
ecologia nao entendemos como uma técnica de intervencao reguladora
na natureza, mas como uma arte, um novo modo de relagao benévola e
amigavel com a natureza. Ela, formulada pela primeira vez por um discipulo

14



LOMOMLOMOMKIMROMINMOMONONR

de Darwin, Ernst Haeckel em 1866, € a ciéncia das inter-retro-relacdes que
todos os seres entretém entre si e todos com o meio ambiente. Nao se trata
mais de estudar os seres em si mesmos, um tipo de animal, de planta, de
solos etc. mas de considerar as relacdes existentes entre todos eles. Sao
estas que contam e que garantem a existéncia e subsisténcia de cada ser.

Por esta razdo se afirma a tese basica dafisica quantica de Heisenberg/
Bohr, que coincide com a razao ecoldgica: tudo é relacdo e nada existe
fora da relacao. Um ser, em razao desta rede de relagdes, ajuda o outro a
permanecer no processo de evolucdo ou eventualmente de desaparecer. E
a solidariedade entre todos que subjaz aos ecossistemas e que mantém a
natureza assim como a conhecemos em sua imensa biodiversidade.

Nos dias atuais, atingimos a um nivel de degradagcao do meio
ambiente, que a Carta da Terra (2000) e a enciclica do Papa Francisco,
Laudato si: como cuidar da Casa Comum (2015), chamam de comunidade
de vida ou simplesmente de Lar Comum que fez soar o alarme ecologico.
O Papa Francisco na enciclica Fratelli tutti (2020) chega a dizer: “ou
nos salvamos todos ou ninguém se salva”(n.34). Por isso, clama por uma
“conversao ecoldgica radical”. Ou mudamos de paradigma civilizacional ou
todos podemos perecer.

A atual situacao, hoje globalizada, constitui-se como efeito da
modernidade, inaugurada pelos pais fundadores Galileo Galilei, Newton,
Descartes, Francis Bacon e outros, no século XVIIl. Eles entenderam a
natureza como algo meramente sem propdsito, a Terra Ndo mMais como a
Grande Mae que tudo nos da, mas como uma “res extensa” uma realidade
a ser explorada e submetida pelo poder do ser humano. O eixo estruturador
destes pensadores era compreender o ser humano fora e acima da natureza,
como o seu “mestre e dono”. Com esse poder o capacitaria a dominar terras,
poVvos, a natureza e a matéria e a propria vida. E isso foi feito com furia
inusitada. Dominaram o mundo. Tais compreensdes trouxeram grandes
vantagens como o antibiodtico, os carros, o aviao, a tv e todos os instrumentos
gue aliviaram o peso da vida humana. Mas simultaneamente produziram a
capacidade de destruicdo de toda vida sobre a Terra. Fez-se um primeiro
teste com o lancamento das bombas atédmicas sobre Hiroshima e Nagasaki
com a devastacdao de toda a natureza e a morte da grande maioria da
populacao. Tal ato de terror, apavorou a consciéncia humana, pois se deu
conta de que poderia destruir tudo.

Com efeito, hoje possuimos os meios de destruir toda a vida humana
e toda vida da natureza por varias formas diferentes. E o resultado nefasto
do paradigma do ser humano como “dominus”, senhor e dono sobre todas
as coisas. Ele esqueceu que € parte da natureza e sem ela nao pode viver
nem subsistir. Levando este projeto avante, podemos engrossar o cortejo

15



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

dos que caminham na direcao de sua propria sepultura. Temos que mudar
se queremos continuar sobre o planeta Terra.

Qual € o projeto que se opde ao “dominus” (senhor e dono)? Quem
lucidamente viu a alternativa foi o Papa Francisco com suas duas enciclicas
ecoldgicas que muitos ecologos consideram o melhor fruto do pensamento
ecologico mundial. Na enciclica Fratelli tutti o Papa propde uma alternativa:
a do frater (do irmao e da irma). O ser humano € irma e irma de outro ser
humano e da mesma forma irmao e irma de todos os demais seres. Pois,
todos viemos do mesmo po coésmico e pod da Terra e ainda todos temos a
mesma base genética, desde a célula originaria (apareceu ha 3,8 bilhdes de
anos), passando pelas grandes florestas, os dinossauros e o colibri, temos os
mesmos 20 aminoacidos e as mesmas 4 bases nitrogenadas. Aconsequéncia
disso é que, por um dado cientifico, somos de fato e nao metaforicamente,
irmaos e irmas. E devemos tratar-nos como tais, coisa que nao fizemos.
Transformamo-nos no Sata da Terra e nao no anjo protetor, cuja missao é de
“guardar e cultivar o jardim do Eden” (Gn 2,15) vale dizer, o planeta vivo que
hoje chamamos de Gaia.

Ou fazemos essa travessia do “senhor e dono” sobre a natureza para
o “irmao e irma” da natureza, dentro dela e parte dela, ou entdo corremos
O risco de assistir grandes catastrofes ecoldgicas e eventualmente o
desaparecimento da espécie humana.

Dai a importancia da ecologia atualmente: dela depende nosso
futuro incerto e mortal ou, caso mudarmos, uma nova etapa da Terra e da
Humanidade, formando uma unica e complexa realidade, habitando juntos
a mesma Casa Comum. Seria uma civilizacao, nao centrada no poder e no
lucro, mas na vida e na sua protec¢ao, uma biocivilizagdo.

Para alcancarmos esse propdsito todos devem colaborar, cada pessoa,
cadacomunidade, cada fabrica,cadaramo do saber,do popularao cientifico.
Temos que desenvolver uma nova mente (nova compreensao da realidade)
e um novo coracao (um laco afetivo com todos os seres, irmaos e irmas,
especialmente, entre os humanos) para alcancarmos a sustentabilidade
do planeta e garantirmos um futuro promissor para a nossa vida. Cremos
gue isso esta dentro das possibilidades reais do ser humano, feito nao para
se auto-destruir mas para viver e conviver neste belo e pequeno planeta, a
natureza incluida.

Leonardo Boff € ecotedlogo e escreveu: Ecologia: grito da Terra-grito
do pobres, Vozes, Petropolis 2005; Proteger a Terra e salvar a vida: como
escapar do fim do mundo, Record, Rio 2018.

LEONARDO BOFF

16



LOOMOMIAIMOMIMIMOIONRE

( a importancia. de una
ecpiritualidad ecoteologica
para soctener la justicia
C/I'Ph&{lf/’ca

No empiezo con una definicion de justicia climatica, sino pensando
en aquellos que han liderado movimientos de justicia en el pasado. ;Qué
tienen en comun Gandhi, Martin Luther King, Leymah Gbowee, Wangari
Muta Maathai, Dag Hammerskjold y Nelson Mandela? Todos ellos fueron
lideres de revoluciones que cambiaron el mundo (que les valid a todos el
Premio Nobel, por cierto) pero, lo que es mas importante, todos ellos tenian
una espiritualidad subyacente que informaba, formaba y sostenia su trabajo.
(MLK, la paz no era el objetivo final, era el camino... el derecho al voto era el
objetivo, pero el amor y la no violencia eran el camino, y lo entrenaban dia
a dia antes de ir a una sentada o a una marcha). Tanto si se trata de una
filosofia, una teologia o una espiritualidad de la praxis, todos ellos tenian
una espiritualidad subyacente que proporcionaba los contornos para dirigir
sus movimientos, y eran la fuerza del alma que daba el tipo de belleza a su
mensaje que creaba verdaderas revoluciones.

[...] ¢Por qué las organizaciones religiosas como la comunion
luterana se comprometen con el trabajo de la justicia climatica, cual es la
textura del mensaje que tienen que llevar al didlogo interdisciplinario y a
las negociaciones, que dan forma y sostienen el tipo de compromiso que
tendran como delegacion de la FLM en la COP, antes de ir a la marcha, al
evento o al espacio de negociacion?

Presentaré la importancia de la eco-teologia para desarrollar un
enfoque de la justicia climatica que no sea un mero verbalismo vacio, ni un
activismo insostenible o sin raices.

Puede que no sea obvio para mucha gente lo que un grupo de
cristianos, luteranos, tiene que decir sobre la justicia climatica en un
entorno interdisciplinario. Y, me temo, que puede no ser obvio para muchos
cristianos.

17



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

Las raices espirituales de nuestra crisis

De hecho, fue la tesis de Lynn White en 1969, quien escribid un ensayo
en el que afirmaba que las raices de nuestra crisis ecoldgica se encontraban
en la tradicion cristiana, y concretamente en la idea de que los humanos
tenian dominio sobre la creacion. Describid coémo el antropocentrismo
condujo a muchas filosofias econdmicas, politicas y cientificas en las
culturas occidentales modernas que causaron el tipo de desmitificacion,
mercantilizacion y dominacion que han creado la crisis climatica. La avaricia,
el consumo desenfrenado y la producciéon por encima de nuestro peso y de
la capacidad de carga de la Tierra (el presupuesto de carbono) estan llevando
a cabo el Génesis a la inversa, tal y como lo ha descrito Bill McKibben. La
economia politica global actual ensefa a nuestros hijos que ser humano
es formar parte de una curva de crecimiento ilimitada de produccion y
consumo. Pero no estoy de acuerdo con Lynn White en que la historia de
la creacion hebrea sea realmente la causa. El problema no es la tradicion
judeocristiana como tal, sino nuestro alejamiento de la ensefanza de la
tradicion sobre la verdadera vocacion del ser humano. Ese es el problema.
En otras palabras, olvidar |la sabiduria de nuestra tradicion de fe (y nuestras
otras tradiciones culturales) ha distorsionado la autocomprension del ser
humano, lo que ha conducido a nuestra destruccion ecoldgica voluntaria.

Volver sobre nuestros pasos

En mi contexto, he aprendido mucho de las tradiciones de los nativos
americanos que, como la mayoria de las tradiciones indigenas, se someten
a ritos de formacion e iniciacion o de mayoria de edad que implican una
forma de tiempo de sueno en el que aprendemos las historias de nuestra
génesis en el contexto de la tierra. Los aborigenes australianos lo [laman
“walkabout”, porque literalmente se camina por la tierra de su origen, ya que
la propia tierra contiene las historias. Dicho de otro modo, las historias estan
vinculadas a lugares concretos de la tierra.

Para recordar quiénes somos, de quiénes somos y dénde estamos
(es decir, para crear nuestra cosmologia o vision del mundo), necesitamos
volver sobre nuestros pasos. En sentido literal y figurado.

Asi que quiero mostrar como parte de nuestra esperanza en lo que
hacemos al abogar por la justicia climatica comienza con el regreso a las
verdades de nuestra tradicion, y el aprovechamiento de la espiritualidad
subyacente que proporciona formas a nuestro compromiso, y la fuerza
del alma que anade belleza a nuestro mensaje que sostiene el trabajo de
reforma y revolucion.

18



LOMOMOMOMOMIMIMONMONONRE

Nuestra tradicion nos enseha que los seres humanos han sido
creados en una red ecoldgica de reciprocidad, y estan llamados a utilizar
nuestras capacidades de conocimiento cientifico y habilidad técnica para
salvaguardar las relaciones que sostienen la vida. Y esto es especificamente
cierto en términos de eco-teologia, que es una forma de volver sobre
nuestros pasos y re-historizar nuestra tradicion cristiana. Pensemos, pues,
en la palabra eco-teologia.

Ecoteologia

En primer lugar, la teologia: Toda pregunta teoldgica sobre Dios, o
el deseo de conectar de manera significativa con el mundo que nos rodea,
comienza con una pregunta antropoldgica: ¢Quiéen soy yo? La teologia, por
tanto, es algo mas que preguntas filosoficas sobre quién es Dios, y es mas
bien una busqueda fiel para entender lo que se ha revelado sobre quién es
Dios para mi (Rahner),y por tanto, quién soy yo como criatura en relacion con
Dios (coram deo) y en relacion con la comunidad terrestre (coram mundo).

De este modo, las cuestiones teoldgicas son preguntas sobre nuestro
ser en el mundo. Son nuestra vision del mundo, o sea, nuestra cosmologia.
Y aqui tanto las ciencias naturales como la teologia tienen un significado
cosmoloégico. Las experiencias de su vida enlas ecologias localesimportan
aqui. El salmista se quedd en su lugar ponderando los cielos, preguntando,
¢qué es un humano que Dios se acuerda de mi en medio de este universo? Y
hoy, esta es la misma pregunta cosmoloégica que impulsa nuestra busqueda
religiosa, y la misma pregunta ecologica que impulsa las ciencias naturales:
¢Qué es el ser humano en relacion con la creacion y conociendo nuestra
capacidad de dominary explotar,o de cuidar su sostenibilidad, qué debemos
hacer al respecto? [..]

Asi pues, la teologia y las ciencias naturales son dos formas diferentes
de entender nuestras relaciones. Son formas complementarias de saber
lo que significa cuidar de la Tierra y de todos los seres y mantener las
condiciones para una vida justa y buena.

Gracias a las ciencias naturales, sabemos que no estamos cumpliendo
nuestros objetivos para frenar el calentamiento global. Tenemos los
0jos para ver que nuestro mal uso de la tierra desencadena una pérdida
de biodiversidad que acelera el colapso de los sistemas planetarios que
sustentan la vida. Y la sabiduria de nuestra tradicion religiosa nos da ojos
amorosos para ver la Tierra y todas las criaturas como regalos, no como una
mercancia dada, y nos motiva a crear economias sostenibles y sociedades
justas y resistentes.

19



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

Los luteranossiempre han afirmado este didlogo constructivo entre las
ciencias: naturales, sociales, politicas y teoldgicas. La tarea de la deliberacion
ética, que consiste en discernir vias politicas, econdmicas y tecnoldgicas
moralmente sdélidas para sostener la vida dentro de los limites del planeta,
requiere el dialogo entre la teologia y las ciencias naturales, la fe y la razén,
en una ecologia de la sabiduria humana.

Y eso nos lleva a la ecologia, que es el eco de la ecoteologia. La ecologia
trata de las relaciones. La biologia trata de como trabajamos y funcionamos
fisioldgica y quimicamente, pero la ecologia trata de la dinamica de las
relaciones entre la tierra y las especies que sostienen esos sistemas de vida.
Y de nuevo, la teologia y las ciencias naturales son dos formas diferentes de
entender nuestras relaciones. Diferentes tipos de relaciones, pero nada mas
gue marcos relacionales para entender las verdades sobre la vida.Asi que
guiero ofrecer esto como una definicion de trabajo de la eco-teologia.

“En general, la eco-teologia busca descubrir la base teologica para
una relacion adecuada entre Dios, la humanidad y el cosmos”.
- Celia Deanne-Drummond

Como disciplina teologica, la ecoteologia no sélo se ocupa de la
situacion de la naturaleza mas que humana, sino que es una forma de
reflexionar sobre el entramado de relaciones correctas que se requieren
para sostener la vida.

Teo-logia

Asi pues, quiero sehalar aqui la teologia que subyace a la ecoteologia,
gueenalgunoscirculossedenomina Ecologia Integral, peroqueeslateologia
de la koinonia: Koinonia es una palabra griega que significa comunidad
o0 comunion. Parte de la afirmacion de la fe cristiana de que Dios es una
comunidad de relaciones que crea y sostiene la creacion. La Trinidad es una
comunion de amor que crea la vida. Por ello, no deberia sorprender que la
sabiduria de este sistema abierto de ecocomunion, el equilibrio ecoldgico
gue da vida, esté entretejido en el tejido de la creacion, o ecologia. Asi es
como Darwin vio con una mirada cientifica la diversidad de la vida que
prospera en la orilla enredada, lo que hemos visto con el ojo amoroso de la
fe durante milenios: la sinergia ecologica como fuente y sustento de |a vida.

Dentro de este concepto de Koinonia tenemos una constelacion de
términos en torno a la palabra griega oikos: Es la palabra griega que designa
a esta comunidad terrestre. Oikos es la raiz de la palabra oikoumene, o
ecumeénico, que describe nuestra “casa comun”, como la llama el Papa
Francisco en Laudato Si'. Nuestra casa comun, la Tierra, pertenece a Dios,
y cada una de las amadas criaturas pertenece a este oikos comun. la red

20



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

integral de relaciones que sostienen el bienestar de la Tierra. La ecologia
(oikologia) es el estudio de las relaciones entre los animales, las plantas y los
minerales que desempenan un papel en el mantenimiento del equilibrio
de esta querida comunidad. Cada criatura es importante y contribuye a la
salud y resistencia del ecosistema biodiverso en el que vive.

Las relaciones humanas también tienen importancia ecoldgica. Las
relaciones econdémicas (oikonomia), sociales y politicas afectan al equilibrio
de la creacion. Todo lo que fabricamos, utilizamos y producimos tiene su
origen en la Tierra, ya sea de origen mineral, vegetal o animal. Nuestros
habitos de consumo de energia y bienes afectan a la resistencia de los
sistemas planetarios y a la capacidad de la Tierra para curarse y mantener la
vida. Las relaciones econdmicas y politicas tienen efectos directos sobre la
familia humana y los miembros mas que humanos del oikos de Dios.

El problema de la sociedad moderna es que en algun momento
nos convencimos de que la medida de nuestras relaciones (economia), se
monetizaria. Y esto tuvo el efecto de ordenar nuestras relaciones de una
manera que puede ser colonizada, dislocada de cualquier lugar o contexto.
Podemos simplemente pagar por las cosas sin hinguna relacion con ellas o
con la tierra que las hizo. Por eso, parte de |la recuperacion para nosotros es
volver a las ensefanzas de nuestra fe que nos recuerdan cémo los Humanos
pertenecen a una relacion correcta dentro de esta comunidad de la Tierra.
Estamos hechos de la misma materia de la Tierra, y somos cuidados por
nuestras co-criaturasy la tierra.

Y con esta pregunta en mente, podemos volver a la Biblia para retomar
la historia.

Una lectura ecolégica de la Biblia

¢Qué nos dice la Biblia sobre nuestro lugar en el mundo? ;Qué nos
dice la Biblia sobre la vocacion humana fundamental?

En primer lugar, quiénes somos y qué somos. En el Génesis 1, el
ser humano no se llama simplemente “Adan”. Mas bien, la palabra adam
proviene de adamah, que significa Tierra. Asi, el Adan significa en realidad
“terricola”, o uno de la Tierra. Esta es nuestra naturaleza humana, y por lo
tanto, la misma “naturaleza” que normalmente llamamos “naturaleza”. Por
eso, en términos de fe, solemos hablar de creacion, en lugar de naturaleza.
Porque ante la criatura, los terricolas somos de la misma categoria teoldgica
qgue losanimales, las rocas, los arbolesy el agua. Somos criaturas del Creador.

Entonces, ¢cual es la relacion, teolégicamente hablando, entre el
terricola y nuestras co-criaturas? El capitulo 1 del Génesis contiene el

21



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

conocido texto de que los seres humanos deben tener dominio (radah)
sobre la creacidon y someterla (kabash). Esto se interpreta normalmente
como dominar. Pero, ¢cual es la naturaleza del dominio fiel? No es dominar,
ejercer poder sobre, sino que, reflejando la naturaleza de Dios, la Trinidad,
gue es una comunion de Amor, el dominio fiel o la supervision significa
poder-con. Emergencia. Devenir mutuo.

Génesis 2.15 nos recuerda que, entre nuestras co-criaturas, el Creador
ha dado a los humanos una vocacion especial para cuidar y mantener el
oikos de Dios. Cultivar (abad) y guardar (shamar).

Esto incluye la tierray todo lo que hay en ella, como dice el Salmo 24:1.
Y este es el fundamento para que critiquemos la nocion de una gran cadena
del ser, en la que los seres humanos son la cima (Uti/Frui),y hagamos el giro
biocéntrico para entender a los seres humanos como parte, cuidadores de
la red de la vida. Esto es lo que se [lama la metanoia ecoldgica, la conversion
ecoldgica que tenemos que ayudarnos a hacer para reubicarnos, nosotros
mismos en la creacion.

Una “hermenéutica” ecolégica para leer la Palabra 'y
leer el mundo

Asi pues, una perspectiva ecoteologica no es soélo una forma de leer
la Biblia que destaca los pasajes sobre las criaturas mas que humanas, sino
gue se convierte en una lente interpretativa para leer la Biblia desde el lado
inferior, como la teologia feminista, o la teologia dalit, etc. La ecoteologia
lee la Palabra y el mundo a través de una perspectiva relacional, desde la
ubicacion primaria de los sistemas relacionales.

Y es una lente interpretativa (hermenéutica) para leer, o discernir la
rectitud o injusticia de todas nuestras relaciones, especificamente las que
contribuyen a los problemas de justicia climatica, como el racismo ecoldgico,
las consecuencias de género del cambio climatico, etc.

Sabemos que actualmente estamos sobrepasando con creces esos
limites planetarios. Entonces, ¢ cual es el significado teoldgico de sobrepasar
esas relaciones y crear las condiciones que causan pérdidas y danos? Eso
es lo que llamamos injusticia climatica. Esto forma parte de la conciencia
critica y de las historias que ustedes aportan a estas negociaciones, dando
testimonio de quiénes somos y qué somos, y de cuales son nuestras
relaciones que deben ser restauradas.

Restaurar las relaciones correctas es un proceso inherentemente

ecologico, pero, esto no es diferente de nuestra tarea teoldgica de ubicarnos,
correctamente, que es una tarea ecoteoldgica.

22



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

La eco-espiritualidad como cosmologia y epistemologia

Estoempieza porconocertutierra. Escuchandolavozdelossilenciados
por las injusticias climaticas (y excluidos del espacio politico, social y
economico), pero también escuchando la voz de la creacion. Alimentar tu
propia eco-espiritualidad (de la que tengo mas que decir), pero la cuestion
es volver sobre tus pasos, conocer tus ecologias, conocer tu tierra, los ritmos,
las armonias y las disonancias para tener una historia que contar y conocer
la voz que defiendes. Agustin: “Amamos lo que conocemos”.

Asi que, cuando las narrativas de la politica, la economia quieren
contarnos una historia. Sobre quiénes somos como humanos, tenemos
otra historia que contar. Como dice Emilie Townes, nuestra historia es una
contramemoria que forma parte de nuestra resistencia, y se convierte en
parte de nuestra resiliencia. Asi pues, los cristianos somos personas con una
historia, y tenemos que contarla para dotar a los demas, y a nuestros hijos,
de una contramemoria, una contranarrativa para resistir a las narrativas
neoliberales y privatizadas que nos han metido en esta crisis.

Asi pues, Lynn White tenia razdn en cuanto a la causa que esta
arraigada en la tradicion cristiana, el uso tecnocratico y la mecanizacion de
la Tierra. Pero Einstein también tenia razén en que no se puede utilizar el
mismo pensamiento que te mete en una situacion para salir de ella.

Ser un ecotono

Poresonecesitamosunaéticanotecnocratica,teoldgicayecoteoldgica.
La ciencia del clima es buena, y la economia verde es correcta, y €so ayuda
a mover la aguja politica. Pero la cuestion es que necesitamos algo mas que
una solucion tecnocratica. Necesitamos una espiritualidad ecoldgica. Esa es
la esperanza que reside en nuestra tradicion. Las Escrituras nos recuerdan
gue debemos estar dispuestos a dar testimonio de la esperanza que hay
en nosotros. Y eso, para mi, es el enfoque ecoteoldégico que aportamos
como organizacion religiosa en este entorno. Porque para comprender
plenamente quiénes somos como humanos, en relacion con Dios y con el
mundo, necesitamos las historias de los demas. Esta es la teologia Ubuntu,
YO SOy porgque Nnosotros somos. TU eres parte de mi historia. Y cuando se trata
de mantener la Tierra y la justicia climatica, estamos hablando del globo, de
toda la Tierra. Asi que este tema, mas que otros en la teologia publica, exige
gue tengamos una reflexion global.

Eso es lo que ofrece la FLM: una plataforma transcontextual para
la reflexion ecoteoldgica como comunién, que informa la forma en que
abogamos ante nuestras propias naciones durante esta etapa de las NDC
en el proceso de la COP, por ejemplo. Pero también, en las ultimas COP los

23



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

avances han estado relacionados con las Plataformas de Género y el espacio
para las tradiciones de Sabiduria (Indigena y otras), para buscar soluciones
basadas en la naturaleza. Y es aqui donde el conocimiento local de nuestras
comunidades puede tener el mayor impacto.

La FLM eslaconexion local con la global donde usted,y nosotros juntos,
podemos llevar las historias de pérdidas, danos, lo que esta sucediendo con
la salud, la pobreza, los medios de vida, los factores de riesgo y las soluciones
basadas en la naturaleza para mitigar y adaptarse al foro global que es la
COP.

Por eso es tan importante tu ecoespiritualidad local. Porque lo que
tenemos para ofrecer son esas historias que estan arraigadas en las ecologias
locales donde vives, adoras, amamos |lo que sabemos.

Asi que no s6lo abogamos por las personasy los ecosistemas, sino por
nosotros mismos, porque teoldgicamente somos la creacion. No abogamos
por la creacion, sino que abogamos como creacion. Y esa perspectiva esta
arraigada en una cosmologia fiel, que es parte de nuestra historia como
personas de fe, somos personas de una historia - como cristianos, su historia
incluye (entre otras historias culturales) la historia de la reconciliacion
cosmica gue se reveld en Jesus. Esa historia es donde comienza nuestra
defensa.

Y la realidad es que esta es una voz gue nuestros lideres de los
gobiernos y de la sociedad civil esperan escuchar de ti en estos espacios.
Buscan personas que puedan traducir entre las historias de las personasy
los lugares de los que procedes, y el discurso técnico o politico en el que vas
a participar. Las personas como nosotros servimos de ecotono -isabes lo
que es esto?

Un ecotono es una zona de transicion entre dos comunidades
bioldgicas, donde dos comunidades se encuentran e integran. Asi, por
ejemplo, entre el agua salada y la tierra habra una marisma, que filtra y
desaliniza el agua, y las especies acuaticas y terrestres de plantasy animales
se mezclan en una transicion que ayuda a los diferentes sistemas a
comunicarse, ecologicamente hablando. Ese es tu trabajo, el de traducir tus
conocimientos e historias y los de tus comunidades, incluyendo las especies
y las tierras donde se originan tus historias, y traducir entre esas cosmologias
y esas politicas deliberantes. Piensa en ti mismmo como un ecotono, que No
sOlo ayuda a estos sistemas a comunicarse, sino que en tu reino, ambas
especies pueden mezclarse. Como delegacion de la FLM, somos un ecotono
entre nuestras iglesias y estos espacios de deliberacion. jSé un ecotono!

24



LOOMOMIAIMOMIMIMOIONRE

Confia en tu historia

Por ultimo, quiero animarte a que confies en tu historia y en lo que
sabes de tu arraigo en la creacion donde estas. ;COmMo sientes que Dios te
ha [lamado y equipado para cultivary mantener tu rincén del jardin? ;Como
te ayuda tu historia de fe a reorientarte en el mundo, asi como tu sociedad,
economia, estructura politica nacional y cualquier otra relacion por la que
te relacionas con tus co-criaturas humanas y mas-que-humanas? Asi que,
confia en tu historia, cuenta tu historia, y deja que eso inspire y dé textura
ecoteoldgica a tu mensaje en la COP

Chad Rimmer
Introduccion a la ecoteologia para la
delegacion de la COP 27 de la FLM

25



OMLOMOPKIPOMIMONONONRONRK

0 corpo humano
bioc entrico: /mem f/‘va de
criagdo da terra quarani

Nos primeiros contatos que tive com os Mbya-guarani, tive a oportunidade
de ouvir uma grande lideranca guarani, seu Alexandre Acosta, na aldeia do
Canta Galo, narrando uma histoéria de criacao da terra. E desde, entao, fiquei
impressionada com o que ouVi:

“Quando Deus transformou o mundo, isso foi Deus. Quando Deus terminou
a transformagdo do mundo para ter este mundo, trouxe trés pessoqas —
enviados dele, meio Deus também, Karai Xandaro. Deus veio para Terra
com estas trés pessoas, os trés eram Karai Xandaro. Deus perguntou para
o primeiro que queria ser a Terra. Se tu fizer o que eu mandar e assim
Deus falou para essas suas pessoas. Ele perguntou para esses trés Karai,
se queriam ser a Terra. Perguntou para um, € o primeiro Karai disse que
ndo queria ser a Terra, e ai ele perguntou para o outro se queria ser este
mundo, e ele também ndo queria. Entdo, Deus perguntou para o terceiro
se queria ser este mundo e também ndo queria ser, poréem propos: se eu
também puder pedir o que eu quero, e tu também cumprir, entdo, eu
aceito ser g Terra. E ai ele aceitou. Aceito, sO que tu, como é nosso Deus,
eu farei como tu mandar. Com essa condicdo o terceiro Karai aceitou ser
a Terra, esse mundo. Jd que tu € meu Deus, eu farei o que tu mandar. Por
IssO que existe esta Terra ate hoje. Eu ndo queria ser esta Terra, mas vou
ficar porque o nosso Deus mandou. Por isso que o terceiro ficou, e aceitou
as palavras de Deus. Foi assim que Deus determinou este mundo, Deus é
que transformou este mundo a partir deste Xondaro. Deus transformou o
Karai Xondaro em nosso mundo. Por isso que atée hoje tem. Mas daqui em
diante, quando eu precisar, tem que ser feito. E foi assim que até hoje tem
o mundo, mas em troca tudo o que este mundo pedir, tem que ser feito.
Esta terra que pisamos € nosso irmdo. Por isso que a Terra tem algumas
condi¢des e por isso que o Guarani respeita a Terra, que € também um
Guarani. Por isso que o Guarani ndo polui a agua, pois € o sangue de um
Karai. Esta Terra tem vida, sé que nés ndo sabemos. E uma pessoaq, tem
alma - é o Karai. A mata, por exemplo, quando um Guarani vai cortar uma
drvore pede licenca, pois sabe que € uma pessoa que se transformou neste
mundo. Esta Terra aqui € nosso parente, mas uma pessoa acima de nos.
Por isso falamos para as crian¢as ndo brincar com a terra, porque ela foi
um Karai e até hoje ele se movimenta, so que nos ndo percebemos. Por
Isso, guando os parentes morrem, @ carne e o corpo se misturam com a da

26



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

terra, porque a nossa carne é transformada em terra e é também feita de
terra. Por isso que temos que respeitar esta Terra e este mundo que a gente
vive. Foi assim que eu aprendi e sei como este mundo foi feito” (MENEZES,
2006, p. 130).

Esta concepc¢ao acima explicitada traz uma no¢ao de que o humano,
representado pelo Karai, que € uma lideranga espiritual, tem comunicacao
direta com a divindade, cede seu corpo, sua vida, para tornar-se terra e que
esta emerge do sacrificio e rendicao as leis divinas. A palavra sacrificio esta
relacionada ao sagrado, a conexao com a natureza divina. Outro aspecto que
destaco, é pensar que a rendicao ao divino leva a terra, ou seja, na matéria
contém as leis divinas e a divindade precisa da matéria corpo humano
para existir. A divindade precisa do humano e este busca ardorosamente
a divindade, o sentido, o que desperta a funcao transcendente e criadora,
conforme Jung (2014) argumenta em seus estudos da psicologia complexa.

E no encontro entre a divindade e o corpo humano que desperta a
consciéncia da vivéncia e pensamento biocéntrico, desenvolvida por Toro
(2002), no qual compreendemos que a vida existe para além do humano
e a partir do humano. Nessa perspectiva a matéria e o espirito, bem como
o0 humano e o divino sao indissociaveis. Portanto, podemos pensar que
resgatar esta indissociabilidade € voltar a origem, encontrar na terra a vida,
um modo de pertencimento e enraizamento que nos faz sentir somos parte
de uma totalidade. Eis um caminho para o que Wendland (2022) desenvolve
na ideia de poética intercultural entre indigenas e nao indigenas, bem
como a terra e a educacao. Desta maneira, podemos superar as dicotomias
€ 0 que nos parece insustentavel de conviver e de cuidar: terra e educacao,
cotidiano e saude, o humano e a divindade, a matéria e o espirito, o sensivel
e a racionalidade.

Ana Luisa Teixeira de Menezes
Grupo de Pesquisa Peabiru: Educacao Amerindia e Interculturalidade

Referéncias bibliograficas:
MENEZES, Ana Luisa Teixeira; BERGAMASCHI, Maria Aparecida. Educacdo amerindia: a
dancga e a escola guarani. Santa Cruz do Sul: ADUNISC, 2006.

JUNG, C. G. (2014). O livro Vermelho. Liber Novus. Vozes.
TORO, Rolando. Biodanza. Petrépolis: vozes. 2002.
WENDLAND, Carine. Poética intercultural na educacdo: modos de estar-sendo e

fazendo ser entre indigenas e ndo-indigenas. 2022. Dissertacdo (Mestrado em Educacao)
- Universidade de Santa Cruz do Sul, Santa Cruz do Sul, 2022. Disponivel em: https://

repositorio.unisc.br/jspui/handle/11624/3387. Acesso: 20 mai. 2022.

27



ROPKOMOMOMOMIMONOINONONRE

778/’7‘&, vz'da, 800‘(‘60/0’9/&{:
Reconexiones

En el contexto del creciente interésy preocupacion por nuestra madre
tierra y la vida hay una creciente busqueda de una mayor comprension y
accion para preservary restaurarlasalud de nuestroentorno natural. La tierra,
nuestro hogar comun, es un sistema complejoy interconectado en el que la
vida florece en una asombrosa diversidad de formas y manifestaciones.

Es importante reconocer la interdependencia entre los sistemas
naturales y las dimensiones espirituales y religiosas de la vida humana.
Nuestras creencias, practicas y valores religiosos influyen en nuestra
relacion con la tierra y determinan nuestras acciones hacia ella. Busquemos
reconectar y reconciliar nuestras perspectivas espirituales y ecoldgicas, y
fomentemos un sentido de reverencia y cuidado por toda la creacion.

Las reconexiones en el ambito de la tierra, la vida y la ecoteologia son
multifacéticas. Por un lado, implica volver a conectar con nuestra propia
naturaleza intrinsecamente vinculada a la tierra, reconociendo nuestra
interdependencia de los ecosistemas y la necesidad de vivir en armonia
con ellos. Esto implica un cambio de mentalidad, donde adoptamos una
perspectiva de custodios responsables de la tierra en lugar de meros
consumidores.

Ademas, la reconexion también implica restablecer nuestra relacion
con otras formas de vida en el planeta. Reconocer la dignidad y el valor
intrinseco de todos los seres vivos, y trabajar para proteger y preservar la
diversidad biolégica en todas sus expresiones. Significa escuchar y aprender
de las ensehanzas que la naturaleza tiene para ofrecernos, y reconocer que
somos parte de una red interdependiente de vida.

La reconexion en el ambito de la tierra, la vida y la ecoteologia implica
trascender las barreras artificiales que hemos creado entre lo humano y lo
no humano, lo sagrado y lo profano. Nos invita a abrazar una vision holistica
del mundo, donde la espiritualidad y la ecologia se entrelazan en un dialogo
continuo y en una accién conjunta para sanar y proteger nuestra casa
comun.

Elena Cedillo
Programa Ejecutivo para la Justicia Climatica
de la Federacion Luterana Mundial - FLM

28



OXOMOMONOIIMINMINOXONRD

[erra, vida, partilha e
comunhio!

A reflexao sobre o meio ambiente, nossa casa comum, Nos convida
a refletir e agir no cuidado de toda a vida no Planeta e no multiverso.
Pois, nao somos 0s Unicos seres viventes do Planeta, como também nao
somos independentes do ciclo vital. Dependemos dos demais seres vivos
para viver bem. Desta maneira, toda a vida no multiverso tem conexdes de
complementariedade e interdependéncia para o bem e preservacao da
vida.

“Mas pergunte agora aos animais, e cada um deles o ensinard, pergunte
as aves do céu, e elas |lhe contardo. Ou fale com a terra, e ela o instruird;
até os peixes do mar lhe contardo. De todos estes, quem ndo sabe que a
mao do Senhor fez isto? Na sua mdo estd a vida de todos os seres vivos e o
espirito de todo o género humano”. 36 12:7-10

Em Génesis capitulo 1 e 2, no relato da criacao, temos o testemunho
de que o ser humano é parte integrante da criacao e nao proprietaria e
dona, com poder para explorar e consumir sem consequéncias para a vida.
Destarte, precisamos viver e existir como cooperadoras e cooperadores de
Deus no cuidado e manutencao da criagcao, que era e € boa e bela para Deus.
Assim, o ser humano criado por Deus tem o encargo de cuidar e cultivar
a criacao. Ou seja, ser uma pessoa cooperadora de Deus na protecao,
preservacao e mantenimento da vida criada por Deus.

A narracao de Génesis nao objetiva ser um tratado ou descoberta
cientifica, com legitimidade historica ou bioldgica, sobre a origem da vida.
O texto € uma confissao de fé. Confissao, de um povo que afirma que toda
a vida é proveniente de Deus. Ele € o criador e mantenedor da vida na terra
€ N0 cosMOos, que gerou toda a vida do seu amor e desejo de convivéncia.

Outro fator interessante na narracao é que todos somos formados do
po. Ou seja, a hossa ligacao intrinseca com a vida vem da terra. Necessitamos
dela para viver e sobreviver. Nossa sobrevivéncia vem dos seus frutos, e
assim, também nos somos frutos da terra.

“A Deus pertence a terra e a sua plenitude, o mundo e os que nele
habitam”. Salmos 24.1

29



LOONOMIOMONMOMONONRONRORE

A justica socioambiental procura reconciliar e resgatar relacdes
saudaveis de cuidado em toda a criagdao. Fomentando acao de reflexao
e aprendizagem de viver e conviver e nao apenas consumir, explorar e
devastar. Possibilitar que grupos sociais, independente de raca, etnia,
género ou classe social, possam ter igual direito de acesso aos recursos
naturais (dgua limpa, solo fértil, ar puro etc.) fundamentais a uma vida digna
e saudavel. Como também, que acdes, obras, projetos ou politicas com
consequéncias ambientais negativas, como devastacao, poluicao e extingao
sejam fiscalizadas e extirpadas.

Um documento fundamental para refletirmos e aprofundarmos é “A
Carta da Terra”, proposto durante a Rio-92, voltada para assuntos acerca de
uma sociedade global pacifica, justa e sustentavel. Ela propde uma mudanca

de habitos para alcancar um futuro melhor para toda a vida no planeta. A
Carta da Terra possui 16 principios basicos, os quais estao agrupados em
qguatro grandes topicos:

I. RESPEITAR E CUIDAR DA COMUNIDADE DA VIDA

1. Respeitar a Terra e a vida em toda sua diversidade.

2. Cuidar da comunidade da vida com compreensao, compaixao € amor.

3. Construir sociedades democraticas que sejam justas, participativas,
sustentaveis e pacificas.

4. Garantir as dadivas e a beleza da Terra para as atuais e as futuras geracoes.

Il. INTEGRIDADE ECOLOGICA

5. Proteger e restaurar a integridade dos sistemas ecoldégicos da Terra, com
especial preocupacao pela diversidade bioldgica e pelos processos naturais
gue sustentam a vida.

6. Prevenir o dano ao ambiente como o melhor método de protecao
ambiental e, quando o conhecimento for limitado, assumir uma postura de
precaucao.

7. Adotar padrdes de producao, consumo e reproducao que protejam as
capacidades regenerativas da Terra, os direitos humanos e o bem-estar
comunitario.

8. Avancar o estudo da sustentabilidade ecoldgica e promover a troca aberta
e a ampla aplicagao do conhecimento adquirido.

lll. JUSTICA SOCIAL E ECONOMICA

9. Erradicar a pobreza como um imperativo ético, social e ambiental.

10. Garantir que as atividades e instituicdes econdmicas em todos os niveis
promovam o desenvolvimento humano de forma equitativa e sustentavel.
1. Afirmar a igualdade e a equidade de género como pré-requisitos para

30



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

o desenvolvimento sustentavel e assegurar o acesso universal a educacao,
assisténcia de saude e as oportunidades econémicas.

12. Defender, sem discriminagcao, os direitos de todas as pessoas a um
ambiente natural e social, capaz de assegurar a dignidade humana, a saude
corporal e o bem-estar espiritual, concedendo especial atencao aos direitos
dos povos indigenas e minorias.

IV. DEMOCRACIA, NAO VIOLENCIA E PAZ

13. Fortalecer as instituicdes democraticas em todos os niveis e proporcionar-
Ihes transparéncia e prestacao de contas no exercicio do governo,
participacao inclusiva na tomada de decisdes, e acesso a justica.

14. Integrar, na educacao formal e na aprendizagem ao longo da vida, os
conhecimentos, valores e habilidades necessarias para um modo de vida
sustentavel.

15. Tratar todos os seres vivos com respeito e consideracao.

16. Promover uma cultura de tolerancia, nao violéncia e paz.

Os principios da Carta da Terra nos convidam a transformacao. A vida
na terra nos conclama a buscar a mudanca de vida, de modelo sociocultural.
Um novo sentido de interdependéncia, complementaridade global e de
responsabilidade universal. Desenvolver e aplicar com sensibilidade e
imaginacao a visao de um modo de vida sustentavel.

Somos pessoas convidadas a ter compromisso e testemunho de
fé que reflita e repense o modo de viver, relacionar-se e consumir com
complementaridade.Vivendootermodasustentabilidadeemsuaamplitude
como a arte do bem viver.

Pastor Olmiro Ribeiro Junior
Secretaria de Acao Comunitaria IECLB

31




OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

A criagdo ndo ectd
a venda

Um subtema dotema doano de 2016 diz: “A Criacdao nao esta a venda”.
Mas um pequeno grupo de pessoas neste mundo ganha muito dinheiro
com a exploracao da Criagcao de Deus: especialmente com carvao, petroleo
e gas, chamados: Energias Fdsseis.

Hoje sabemos que queimamos em um dia a mesma quantidade
de energias fosseis que a terra armazenou em milhdes de dias. E, muitas
e muitos de nos esquecem que gasolina e diesel também sao grandes
guantidades de energia que gastamos com 0 Nosso transporte diario. Isso
perturba o equilibrio da nossa casa comum, a Terra, que Deus criou para nos
e todos os tipos de vida, e que nao continuara como foi feito.

Hoje temos alternativas técnicas para o nosso consumo de energia: os
varios tipos de energia solar. Mas por que ainda usamos tao pouco?

Até agora em minha vida - em diferentes paises e, claro, também aqui
em nossa Igreja Luterana IECLB - conheci comunidades eclesiasticas muito
diferentes. E elastambém reagem de forma muito diferente ao que acontece
todos os dias com esta maravilhosa criacao de Deus - criada para todas e
todos nos. Ha pessoas cristas que - também por ganancia - participam e se
enriguecem com a exploracao dessa criagao. E ha outras pessoas cristas que
tentam ter a maxima responsabilidade possivel contra este agravamento da
situacao de nossa casa comum, a Terra.

Essas ultimas interpretam as primeiras paginas da Biblia de tal forma
gue nos, como Jardineiras e Jardineiros de Deus, temos uma grande parcela
de responsabilidade pelo cuidado da criagao.

Outros, Nnao apenas as gananciosas e 0s gananciosos, acreditam que
Deus resolveria tudo sozinho. Afinal de contas, ele prometeu: “Enquanto
durar aterra, plantio e colheita, frio e calor, verao e inverno, dia e noite jamais
cessarao” (Génesis 8). Portanto, ele também deve cuidar por si mesmo da
criacao: uma promessa € uma promessa!

NOs, as ativistas e os ativistas do Galo Verde, consideramos que essa
interpretacao da Biblia que deixa a responsabilidade somente com o Deus
estd errada. Para nés, a missao é sermos bons jardineiros e boas jardineiras
no jardim de Deus, ou seja, criar um efeito positivo em Sua Criacdo. E um

32



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

bom jardineiro sé tira do jardim o que realmente cresce novamente ou
pode ser replantado. E ele cuida para que todas as plantas e seres vivos
do jardim possam viver e se desenvolver bem. Nenhum bom jardineiro
explora o solo fértil de tal forma que nada mais possa crescer ou viver
novamente depois disso.

Hoje, ja aprendemos na escola como as agdes de nds, humanos, sao
ruins para o restante da criacao: somos todos responsaveis pela extingcao
de espécies, mudancas climaticas, pandemias até entdao desconhecidas etc.
Sabemosdisso! Portanto,ndo precisoenumerartodosessesfatos novamente.
Mas sera que realmente queremos ouvir isso? Mesmo se ouvirmos, podemos
ignorar tudo isso. Mas se ouvirmos e levarmos isso em Nnosso coracao, so
poderemos participar da preservagao dessa obra uUnica de Deus. Por isso
gostariamos de convidar todas e todos vocés, mas especialmente pessoas
membros das congregacdes de nossa igreja.

E, nesse ponto, quase sempre surge a pergunta: Sim, mas o que eu
(ainda) devo fazer?

A primeira possibilidade é: dar a cada pessoa o direito de reivindicar
0 que vocé mesmo reivindica. E se vocé perceber que isso nao é suficiente
para todos, entdo vocé esta reivindicando demais. Tera de mudar seu estilo
de vida. Da mesma forma que uma pessoa que se converteu a fé crista nao
continuara simplesmente a viver da mesma forma que vivia antes.

A segunda possibilidade é: ndo faca o que vocé quer fazer sem
antes pensar nos efeitos que isso poderia ter sobre seus semelhantes e suas
“co-criaturas” (e também sobre todas as plantas). Isso comeca com coisas
cotidianas muito simples. E nao é facil. O intercambio com pessoas que
pensam da mesma forma é muito importante. E se isso puder acontecer na
comunidade de sua igreja, sera ainda mais valioso, pois vocés tém a mesma
base como cristaos e cristas!

E a terceira possibilidade é: questionar e pressionar todas as pessoas
politicamente responsaveis que vocé elegeu. Isso se aplica aos Vereadores,
aos Deputados Estaduais e Federais, aos Senadores e a todo o governo.
Eles ndo estao |a apenas para melhorar a estrada em frente a sua casa, mas
também para preservar e expandir as areas ecologicas que ainda estao
razoavelmente intactas.

Com vontade politica, o novo governo poderia, por exemplo, reorientar
as despesas das grandes hidrelétricas em sistemas fotovoltaicos e energia
eolica para a populagdao. Com isso nao seria necessario inundar grandes
areas e aumentaria a producao desses sistemas: o preco de produc¢ao cairia
e haveria um impacto ambiental menor. Isso seria uma economia social real
para toda a populacao.

33



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

Minha experiéncia na Alemanha mostra que, sem a pressao de massas,
a politica s6 ira mover-se lentamente (ou nunca). E essa pressao de massas
sera criada por informacado e educacao. Este também é o nosso trabalho
como cristaos e cristas nessa sociedade. Aqui nao devemos colocar nossa
luz debaixo do alqueire!

Também, o que ja esta comecando bem devagar, precisamos uma
discussao sobre a exploracao do petrdleo no Brasil. Vamos realmente ganhar
mais qualidade de vida para a populacao quando abrimos fontes novas de
petréleo no norte? Ou seria melhor deixar esta energia fossil na terra para
ajudar a diminuir o aguecimento global? Essas temperaturas mais altas em
todo o mundo criarao condi¢cdes de vida para nossos filhos e netos que so
podemos imaginar hoje e que nos custarao muito mais dinheiro no futuro.

Da mesma forma, precisamos discutir se queremos obter “dinheiro
rapido” da Amazdnia na forma de madeira, diamantes, ouro, etc, ou se
gueremos aproveitar o enorme potencial de riqueza ecoldgica (plantas
medicinais, frutas, etc.) a longo prazo. Isso protegeria permanentemente a
floresta tropical, que é responsavel também por 80% da chuva em grandes
areas do Brasil.

Assim como Josué confrontou os israelitas pouco antes de sua morte
com a escolha de qual caminho tomar - o caminho para uma vida boa ou o
caminho para a destruicao: assim todos nds temos uma escolha - abracar
esta Criacao de Deus ou simplesmente deixar a destruicao continuar.

Que Deus nos conceda muita sabedoria para essa decisao.

Johannes Gerlach
Coordenador do Projeto Ambiental Galo Verde

34




OPOPOMIMOMOMONINRONRORE.

E Deuc Vil que 1CS0
era bom

E Deus viu que isso era bom... Desde a criacao da luz, Deus se dedica
varias vezes a parar e contemplar o que criou, perceber e apreciar o bom
e belo de sua obra. O divino cria tudo de forma harmoniosa e relacional,
dando espaco e importancia a cada obra. Ao criar o ser humano, o faz como
O apice de toda a criacao dando-lhe o félego da vida e a tarefa de cuidar,
cooperar e administrar o espléndido universo.

Génesis faz uma bela narrativa de toda obra criacional, sendo a
humanidade a centralidade magnifica de toda obra... e viu Deus que isso
era bom. Nao surgimos do mero acaso evolutivo, nem somos obra do
capricho de deuses. Ao sermos criados a imagem e semelhanca de Deus,
somos como marca distinta postos nesse universo para espalharmos a
imagem do Criador. Fazermos tudo conforme a vontade divina, em atitudes
e pensamentos. Vemos o ser humano como a completude da criacao, com
liberdade, autoconsciéncia, determinacao e como um todo com valor e
importancia - a dignidade humana. Ser criado a imagem e semelhanca de
Deus, homens, ndao s6 os reis e poderosos, e mulheres, todas as pessoas,
parecidas e dotadas para estabelecer relacao pessoal com Deus e autoridade
sobre o universo.

Essa visao e valorizacao antropocéntrica, valorizacao apenas do ser
humano, desconsiderando os outros seres vivos que povoam o planeta e a
terra que é casa comum de todos e todas, dada pelo cristianismo ao longo
dos séculos tem gerado grande problematica e desarmonizacao de toda
criacao.

E evidente a partir da queda do ser humano e sua expulsdo do paraiso
gue a humanidade nao tem vivido conforme a vontade do seu criador. A
humanidade tem deturpado a tarefa de cuidar e administrar o universo.

A era moderna é determinada pelo dominio e exploracao do ser
humano sobre a natureza e todo o universo. Esse dominio chega ao seu
limite. Todos os acontecimentos climaticos indicam que a Terra esta se
alterando drasticamente por obra dos comportamentos humanos. E quem
mais sofre e reclama da alteracao climatica € o proprio ser humano.

35



OPOMOMIMOMOMONINRORORE,

O ser humano nao rompeu com o Criador apenas ao ser expulso do
Eden, rompe diariamente ao dominar, explorar e subjugar todo o universo
e sua propria espécie. Nao se esforca para ser a imagem e semelhancga, mas
age de forma a ocupar o lugar do Criador.

Em tempos pos pandémicos, 0 acesso ao conhecimento e a tecnologia
foram acelerados e facilitados, o que nao torna a humanidade mais evoluida
e consciente. Acredito que o 6bvio precisa ser dito e ensinado. O ser humano
tem a informacao, o conhecimento cientifico de que precisa para agir
corretamente e preservar o planeta e seus recursos.

Ter poder nao é escravizar, subjugar ou explorar todos os recursos até

esgota-los, mas conduzi-los com responsabilidade, cuidar da casa comum
sem ameacar sua existéncia.

Sabemos de tudo isso, temos o conhecimento que precisamos sobre
nao desperdicar agua, sobre a separacao adequada de residuos, sobre a
preservacao de rios e nascentes, sobre o reflorestamento e matas nativas,
sobre a preservacao do solo e seus recursos. O conhecimento esta acessivel e
nada fazemos como o que sabemos. Vivemos como se tivesse outro planeta
para habitar. Mas porque é tao dificil fazer o que é certo? Porque é tao dificil
cumprir a vontade de Deus?

Imitar a Deus, cuidando de toda a criacao, concede aos humanos
a incrivel oportunidade de exercer a boa administracao da terra, do meio
ambiente e de respeitar todas as formas de vida.

E urgente a tomada de consciéncia para que a humanidade salve a si
mesma e ao planeta. Hoje se fala muito em empreendimentos e economia
sustentaveis. Entramos no discurso da moda, startups prometem revolucdes
e inovacodes. Iniciativas privadas se veem forcadas a buscar novas formas
de consumo e de desenvolvimento de seus produtos. Diante desse novo
cenario se faz necessario a busca por praticas sustentaveis ecologicamente,
compreender a natureza de um modo novo e de uma nova imagem de ser
humano com préticas coerentes com a preservacdo da vida. E necessario
uma nova construgao de relagao com Deus em nossa cultura, deixando de
lado a soberba humana e assumindo com humildade a total dependéncia
da terra e dos seres vivos.

A pandemia e as guerras recentes mostraram o quao dependentes
somos na producao de alimentos por alguns paises. Nao produzimos o
basico para nossa sobrevivéncia.

Em tempos passados, nossa economia de subsisténcia se baseava no
troca-troca. Plantava-se determinados alimentos e trocava-se no armazém

36



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

local por algum produto que faltava ou se trocava com o vizinho. A troca
garantia o alimento basico e 0 acesso sem dispor de valor monetario. Fazia
parte de habitos e praticas sustentaveis. E urgente fazer um caminho de volta
e retomar praticas que dignifiquem a vida e o cuidado com o ecossistema.

Ha uma onda crescente de iniciativas de hortas urbanas em busca
da soberania alimentar e praticas coletivas de cuidado com a Terra. A
coletividade busca uma retomada da responsabilidade e da ética do cuidado
com todos os seres vivos e a Terra.

Hortas urbanas fomentam a coletividade, regras de convivéncia,
manejo correto do solo, autonomia na producao, diversidade de cultivos

e respeito com a terra. E um movimento de exercicio de cidadania e
resignificagao da vida.

No trabalho coletivo experimenta-se a igualdade de género e de
classes. Ali no manejo do solo, no cultivo de hortalicas, no planejar do
alimento, na lida da vida experimentamos a igualdade perante nosso criador.
Apds a colheita e divisao do trabalho do dia divide-se tudo em partes iguais
o que faz real sentido e torna tudo justo e igualitario. Talvez sejam esses o0s
movimentos humanos que irdo resgatar a relacao da criatura com o seu
criador. Um novo tempo se faz necessario, um despertar de consciéncia
humana urge diante dos impactos ambientais que temos experimentado.

O ser humano precisa confessar seus pecados, reconhecé-los e
ressignificar suas praticas para andar em novidade de vida com o seu
criador para que possa garantir a permanéncia € a continuidade de sua
descendéncia na terra e sua salvagao.

Rogamos que a Ruah divina nos conduza por novos caminhos, nos
quais o coletivo de amor e cuidado prevalega para que o Criador continue a
suspirar maravilhado com todas as suas criaturas... Deus viu que tudo o que
havia feito, e eis que era muito bom.

Pastora Cristiane I. Echelmeier
Coordenadora da Horta Comunitaria Redentor

37



XOKOMOMOMOMIMOINMOMOHRONK

]aftiga cocioambiental:
uma. caminbhada em

defesa da vida

Existern muitas comidas que podem ser consideradas “boas”, e
certamente isso varia de pessoa para pessoa. Umas preferem o doce, outras
o salgado... Mas, para vocé, o que é “comida boa"? Te convidamos a olhar
para este conceito a partir também de uma perspectiva ampliada e das
interconexdes que perpassam essa compreensao (e que também tem tudo
a ver com “justica socioambiental”).

Uma “comida boa" nao esta relacionada somente ao seu sabor, mas
também a todo o contexto no qual ela foi gerada, cultivada, preparada,
até chegar em nosso prato. Saber de onde ela veio, quem a produziu, de
gue maneira, sao elementos importantes para entendermos se as relacdes
envolvidas na sua elaboracao sao “boas” — para as pessoas e para todo o
meio do qual elas fazem parte. Falar em “comida boa” é falar em relacdes
justas de trabalho, de relagao com a terra, de equidade entre as pessoas e
entre todas as formas de vida. E estar em conexdo com uma perspectiva
de justica socioambiental, que preconiza a constru¢cao de um novo
paradigma planetario, baseado no cuidado e no respeito a biodiversidade e
a sociodiversidade.

O conceito de injustica socioambiental denuncia que os impactos
decorrentes dos processos de exploracao e degradacao ambiental afetam
as pessoas de forma desigual, recaindo com mais forca sobre aquelas
em situacao de maior vulnerabilidade. Procure lembrar das noticias que
envolvem desastres ambientais, como enchentes, inundacgdes, temporais...
Ou os crimes ambientais causados pela mega mineracgao.. Ou os efeitos
causados pelo avanco dos desmatamentos... Ou as situagdes de inseguranca
alimentar.. A quem recaem os impactos, de maneira mais forte e direta?

Aperspectivadajusticasocioambientalquertrazerparaofocoaatuacao
pela defesa dos direitos de todas as pessoas e de todos os seres, incluindo
seus territorios e espacos de vida. Nessa leitura, a dimensao econémica,
politica, social, cultural, ambiental, espiritual estao todas interconectadas,
e precisam ser consideradas desde esta conexao, quando se trata das
guestdes socioambientais. O modelo econémico exploratorio, pautado no
uso infinito dos bens naturais, traz ameacas extremas a continuidade da

38



IHOMOMLOMKOPKIMOIMOINLONONRONX

vida. Ele desconecta a humanidade da sua esséncia, descola nossos pés do
barro — quer fazer com que percamos a conexao com o todo do qual somos
parte. Descolam-nos da teia da vida, como se féssemos seres a parte da
natureza.

Entretanto,havozesderesisténciaquetém chamado paraesteretorno:
0s povos indigenas, desde o seu Bem-viver, mostram, secularmente, outra
formadenosrelacionarmoscomomundo.Povosecomunidadestradicionais,
na sua intima relagcdo com seus territorios, Nos ensinam outros jeitos de viver,
em respeito com a vida. As mulheres e juventudes ecoam por mudangas
em uma sociedade patriarcal e indicam novos caminhos necessarios para a
consolidacao da justica de género e geracional. Agricultoras e agricultores
familiares apontam para a agroecologia como saida para uma vida com mais
saude, para terras, rios, pessoas, plantas, animais. Coletivos da economia
solidaria mostram outras formas de produzir e consumir, mais conscientes,
sustentaveis e justas. Ha vozes ecoando, € elas nos chamam para somarmaos
junto com elas, na caminhada pelo cuidado com a natureza, com a vida, na
caminhada pela justica socioambiental, com comida boa.

E existem muitas possibilidades de acdes individuais e coletivas que
podem ser realizadas no cotidiano e que auxiliam na busca por este caminho:

& Dar preferéncia a compra de produtos locais, produzidos pela agricultura
familiar e agroecologica;

& Adotar o uso de sacolas reutilizaveis para as compras;

& Levar consigo sua garrafa de agua reutilizavel;

¢ Adotar o uso de filtros de barro;

& Buscar conhecer as acdes de organizacdes socioambientais da sua regiao;
¢ Levar o debate sobre justica socioambiental para a escola, grémios
estudantis, grupos de jovens, grupos comunitarios;

# Planejar campanhas comunitarias sobre o tema da justica socioambiental
e defesa do meio ambiente;

o Estar atentas e atentos a projetos na sua regidao que impactam ou possam
impactar os bens comuns;

& Valorizar e conhecer a histéria dos ambientes de sua regiao;

¢ Organizar rodas de didlogos e trocas de saberes com pessoas das
comunidades (agricultoras e agricultores, povos e comunidades tradicionais
da sua regiao)...

.. € 0 que mais a criatividade, a mobilizacao e o trabalho coletivo inspirar!
Vamos |a preparar comida boa?

Julia Witt
Assessora de projetos - FLD-COMIN-CAPA

39



LOMOMOMIPOMOMONONRONRONRKE

Pede de coméreio ju(‘to

e coliddrio: ,bromavem/o
a economia colidaric, a
agroecologia e 0 consumo
responsavel

Comprar produtos de uma grande empresa internacional ou numa
feira de agroecologia e economia solidaria na comunidade faz diferenca?
Vocé conhece as condi¢des de trabalho e o impacto no meio ambiente da
empresa ou empreendimento da qual compra produtos? O que fazemos
com os produtos que descartamos, destinamos de forma correta?

Estas perguntas remetem aos padrdes de producao e consumo. O
atual modelo dominante de desenvolvimento é baseado no crescimento
econdmico, na expansao do consumo, na exploracao de trabalhadoras e
trabalhadoresedosbensnaturaisetemgeradocrisesambientaise profundas
desigualdades sociais, econdmicas, de género e étnico-raciais. De que outra
forma a sociedade poderia se organizar para diminuir as desigualdades,
preservar a natureza, respeitar trabalhadoras e trabalhadores e os direitos
humanos? Como podemos avangar para assegurar padrdes de producao
e de consumo sustentaveis, conforme o Objetivo de Desenvolvimento
Sustentavel, ODS 127

A Fundacao Luterana de Diaconia, Conselho de Missdao entre Povos
Indigenas e Centro de Apoio e Promoc¢ao da Agroecologia, FLD-COMIN-
CAPA, busca promover a justica socioambiental, a justica econdmica e os
direitos humanos sustentada na diaconia transformadora. A sua Politica de
Justica Socioambiental menciona que justica socioambiental visa promover
justasrelagdes entre diferentes grupos sociais e o ambiente onde se inserem,
como base para a construcao de modelos de sociedade capazes de garantir
a plena forma de vida de todos os seres do planeta. Justica econdmica € o
anuncio de transformacao social, significa o direito e a capacidade de todas
as pessoas viverem livres de pobreza, de forma justa, humana e digna. Falar
em Justica Socioambiental na perspectiva da diaconia transformadora é
também trazer a perspectiva do cuidado e do respeito para com a criacao.

40



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

Cuidar do planeta, sentir-se parte integrante desse ecossistema, resgatar a
concepcao de que a humanidade é parte integrante da criagao e nao acima
dela.

Em 2012 foi criada a Rede de Comércio Justo e Solidario, a partir
de grupos comunitarias apoiados por meio do Programa de Pequenos
Projetos da FLD. A Rede reune empreendimentos econdmicos solidarios dos
segmentos da alimentacao, artesanato, confeccao, reciclagem e servicos nos
trés estados da regiao Sul. A Rede tem promovido junto a IECLB acdes de
sensibilizacao, reflexao e formacao sobre comérciojusto e solidario,economia
solidaria e adocao de outra forma de consumo, com compromisso social e
ambiental, por meio da aproximacao entre pessoas produtoras e pessoas
consumidoras. Nas comunidades, escolas e eventos podem ser realizadas
feiras de economia solidaria e agroecologia e oficinas sobre consumo
responsavel. Os produtos, servicos e contato dos empreendimentos podem
ser encontrados no site: https://comerciojustofld.com.br/

A economia solidaria € uma forma de producao, comercializacao e
consumo que promove a geragao de trabalho e renda, com inclusao e justica
social para diminuir a desigualdade. E uma nova relacdo com o sistema
econdmico, pautada no cuidado aos seres humanos e o meio ambiente.
Fomenta o consumo responsavel e o desenvolvimento local sustentavel,
de acordo com as caracteristicas de cada territorio e respeita a diversidade
de género, raga, etnia, tendo no horizonte, uma economia em comunhao
com a natureza e o respeito do ser humano. Valorizar a economia solidaria
€ valorizar o trabalho humano a partir de uma remuneracao que possibilite
gue se viva com qualidade de vida. Fazer com que o dinheiro circule na
comunidade, nos coletivos pequenos, potencializa a comunidade, uma
economia que emancipa e dignifica as pessoas e respeita a natureza. Para
vivenciar e valorizar a economia solidaria € necessario que reconhecamos,
a importancia de consumir de coletivos que exercem o principio da gestao
democratica, da solidariedade, da cooperacao e do respeito a natureza.

A agroecologia é movimento, pratica, ciéncia e espiritualidade.
Engloba principios, conceitos e metodologias que tém como prioridade
manejar e cuidar dos bens naturais com respeito e harmonia. Promove vida
boa, saude e seguranca alimentar com relacdes socialmente justas. Busca
assegurar os direitos dos territorios e os saberes e modos de vida tradicionais
e ancestrais. A agricultura familiar agroecoldgica produz alimentos sem o
uso de agrotoxicos, produzindo uma alimentacao saudavel, com qualidade
de vida para quem produz e quem consome, cuidando da natureza e
valorizando a biodiversidade.

Praticar o consumo responsavel significa analisar se aquilo que

estamos adquirindo é necessario, se respeita a natureza e se o prego € justo.
O consumo desnecessario de bens naturais compromete a capacidade

41



2SSO KOOSO VS 7 28

de recuperacao do planeta. Importante reduzir o volume de materiais
descartadas, de reutilizar e reciclar os materiais, garantido o descarte de

forma correta e destinando os residuos sélidos reciclaveis as associagdes e
cooperativas de catadoras e catadores de materiais reciclaveis.

No consumo responsavel, ao escolher os produtos e servicos para
comprar se leva em conta, o meio ambiente, a saude humana e animal e
as relacdes justas de trabalho. O consumo responsavel prioriza a compra
de produtos e servicos da economia solidaria e da agroecologia, produzidos
localmente. Consumo responsavel faz com que o ato de compra seja um ato
diaconal transformador.

Angelique van Zeeland
economista, doutora em economia do
desenvolvimento, assessora programatica da FLD.

Referéncias
FUNDACAOLUTERANADEDIACONIA-FLD.PoliticadeJusticaSocioambiental.
Disponivel em: https://fld.com.br/documentos-institucionais/

Rede de Comércio Justo e Solidario: site: https://comerciojustofld.com.br/

ZEELAND, Angelique J. W. M. van. Economia solidaria, diaconia e
desenvolvimento transformador: por mudancas significativas e duradouras.
1. ed. Sdo Leopoldo: Oikos, 2014. Disponivel em: https://fld.com.br/publicacao/
economia-solidaria-diaconia-e-desenvolvimento-transformador/

42



OPROMOMONLOPIIONMOMOXOIKE:

Mudangag climdticas:
qual 0 nogso papel como
individucs e comunidade
nesce novo decafio

Um grande desafio foi dado a nossa geracao, depois de milénios de
estabilidade climatica que permitiram que toda a nossa civilizacao como a
conhecemos se desenvolve-se, enfrentamos um tempo que sera moldado
pelas mudancas climaticas. Nao percebemos o quao sensiveis sao 0s
pilares que mantém nosso conforto, e como ele € muito mais dependente
da natureza, do que simplesmente da tecnologia. Para visualizarmos isso,
basta olharmos para a dispensa onde guardamos nossos alimentos, cada
alimento ali, direta ou indiretamente, dependeu de um solo para o seu
cultivo, um conjunto de organismos que fixam nutrientes e auxiliam no
desenvolvimento das plantas, insetos polinizadores e agua, em maior ou
menor quantidade.

Durante muito tempo, nossa civilizacao se desenvolveu de forma
Muito mais harmoniosa com a natureza e seus recursos, as civilizacdes
originarias do Brasil sao um otimo exemplo disso, antes dos colonizadores
chegarem comsuasdoencasearmasdefogo,as pessoasque aqui habitavam
praticavam a agricultura respeitando a natureza e desenvolvendo redes
de comunidades extremamente complexas, que somente agora alguns
historiadores comecam a desvendar. Esses povos reconheciam na natureza
a sacralidade do universo, e cultuavam os elementos naturais e dessa forma,
naturalmente trabalhavam com o que hoje, no século 21 denominamos
como solucdes baseadas na natureza. Mas € interessante perceber, como
gradativamente, nossa geracao, comeca a olhar novamente para esses
elementos naturais. Agora, temos que reaprender com 0s ecossistemas,
usando a ciéncia e nossos pesquisadores para isso, € o conhecimento
cientifico antes fragmentado, comeca gradativamente a ser integrado.

43



XOKOMIMOMOMONINROIROMONRKE

Esse € um processo coletivo, mas que se inicia no esforco e agao de
cada individuo, e nesse sentido, é fundamental pensar que cada pequeno
esforco conta nesse processo. As grandes rupturas e mudangas nao ocorrem
de forma tao repentina como podemos pensar, existe a necessidade de
uma construcao prévia, ou desconstrucao, como preferiram entender, onde
se iniciam as bases para 0 novo surgir, e esse € um processo diario, onde
podemos comecar a questionar acdes e habitos. E dessa forma, com um
conjunto de pequenas acdes, vamos gradativamente transformando o lugar
onde vivemos para melhor, e isso, tenham a certeza, ira trazer beneficios
para todo nosso planeta. Dessa forma, nao se sintam pequenos ou sozinhos,
nessa caminhada, tenham a certeza, que a mudanca esta acontecendo,
resta saber se tera a velocidade que precisamos para manter nosso padrao
de vida pois, a vida na Terra seguira, mesmo no pior dos cenarios futuros,
mas a nossa civilizacao, como a conhecemos nao.

Eng. Ambiental Marcelo Luis Kronbauer
Universidade de Santa Cruz do Sul

44



OHOMONOPONMOMONONRORORKE

5/'a,bo//tica e 6 co,bor/iz‘/ca
no Bracil

Estas linhas perfazem-se no delinear da disciplina Biopolitica,
Necropolitica e Precaridade. Cabe, aqui, amplificar conceitos a mim novos,
todavia imbricados de curiosidade, carregados de histoéria, e, com sentidos
do mundo. O tempo-espaco de cartografias poéticas e nao poéticas nos pde
Nno mundo em confronto a realidades ocultadas. Um tempo de modernidade
liguida, contemporaneidade ou pds-contemporaneidade, de modo que,
como aportes iniciais, trago mencdes breves sobre modos de ver o mundo
sob angulos biopoliticos e do poder no Estado neoliberal atual, guando entao,
adentro ao meu mundo em pesquisa: carrego comigo a terra e as poéticas
gue me cercam e buscarei aproximacoes possiveis a partir de movimentos
como a participacao na COP27, a escuta aos povos indigenas e a natureza, no
reconhecimento desta Ultima como estado de excecao permanente.

Considero que o ato de nomear faz parte do viver. Indigenas nao tem
essa necessidade. Palavras como espiritualidade e politica, por exemplo, nao
existem em seu vocabulario, ha uma amplificacdo muito maior do que esses
termos nos significam. Todavia, a nomeac¢ao para os e as nao-indigenas é
um modo de reconhecer a existéncia, valorar. Para tanto, tomemos como
exemplos alguns dos conceitos foucaultianos, repensados e perpetuados por
tantos outros autores e autoras.

Reconhecendo o poder ndao mais no singular, mas para populacoes,
adentra-se aos campos da biopolitica. Esta contemporaneidade que estamos
imbricados e que avanca a largos passos, prendeu-se ao neoliberalismo, que
governa os individuos por sua propria autorresponsabilizacao, desvenciliando-
se, portanto, de mecanismos de protecao social. Chega-se numa luta do
Estado neoliberal contra tudo aquilo que possa se tornar obstaculo, inclusive
a propria populacao e a natureza. Ha, assim, o que Dardot, et al. (2021) chama
de demofobia, a fobia ao povo.

A seguranca prometida a populacao justificaria as intervencdes
excepcionais do Estado, ou seja, aquelas que controlam a lei. A légica da
protecao da populacao - e podemos acrescer: a natureza, ao “meio” ambiente
- garante uma excepcionalidade, de modo que, o poder nao deixa de existir,
pelo contrario, permite um estado de excecao.

45



XOKOMOMOMOMIMOINMOMOHRONK

A biopolitica &, pois, a ferramenta, o modo de uso é a questao. Todavia,
como ja visto, quando comecou-se a valorizar mais a vida, mais comecgou-
se a matar. E a biopolitica vai se tornando necropolitica que é o exterminio
gue o governo permite, ou seja, uma politica deliberada de fazer morrer. Até
o século XIX, antes do liberalismo, tinha-se a I6gica de fazer morrer e deixar
viver. A logica se inverteu para fazer viver e deixar morrer.

Somos todos governados por uma racionalidade mercantilizada, regida
pelalogica neoliberal que se caracteriza como um ethos - se torna a ética social
daempresa - competitividade, eficacia, rendimento. Ha um empresariamento
inclusive do pensamento. Cada individuo vira uma microempresa. Cada
microempresa se governa e a vida passa a ser dicotdmica: util ou inutil.
Duarte (2007) a partir de Agamben traz as nominagdes Zoé e Bios, como a
representacao da vida. A primeira, todavia, a vida nua e a segunda, a vida
qualificada, politica. Considerando, pois, a “inutilidade” de algumas vidas -
nao qualificadas — é justificavel sua morte.

Chegamosentao ao estado de excecao permanente, cujo qual, no Brasil,
encontram-se mais de 120 milhdes de pessoas, e destes a maioria favelada. Os
campos de concentracao atuais seguem outras facetas: “O preso, o favelado
e acrescento, o migrante e o imigrante, em suma, o pobre e o miseravel”
(DUARTE, 2007, p. 12), e acrescentaria mais: a floresta, o rio, a vida como um
todo.

Ademais, “as transformacodes futuras do capitalismo, da democracia
liberal e do meio ambiente levardao a maior desigualdade social e mais
exposicao aos desastres naturais” (DUARTE, 2007, p.176), quando adentramos
a um campo distintamente proximo: a ecopolitica. E, na perspectiva de
abordar e compreender que a natureza, tanto quanto, encontra-se em estado
de excecao permanente, inicio trazendo uma experiéncia para exemplificar a
tematica.

Em visita ao Instituto Nacional de Pesquisas Espaciais (INPE) e ao Centro
Nacional de Monitoramento e Alertas de Desastres Naturais (CEMADEN) no
més de agosto de 2022, junto a um grupo inter-religioso organizado pela
Iniciativa Inter-Religiosa pelas Florestas Tropicais — IRI, trago aproximacdes
historicas da perpetuacao do estado permanente de excecao junto asflorestas
brasileiras, em especial a amazonica.

Claudio Almeida, coordenador do Programa de Monitoramento da
Amazonia e demais biomas brasileiros no Instituto de Pesquisa do Ministério
da Ciéncia, Tecnologia e Inovacao (MCTI) no INPE, relata que a Amazdnia
Legal do Brasil tem 5 milhdes de km? e 25 milhdes de habitantes distribuidos
em 775 municipios. Esta, ja foi ocupada no periodo Pré-Colombiano, com os
Sitios arqueoldgicos de 10.000 a.C. resquicios da ceramica Marajoara. Houve

46



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

um mito do vazio populacional. Assim, historicamente, no periodo colénia, ha
mMuita captura de mao de obra indigena — séc. XVI — XIX, a partir da captura
das almas para a conversao catolica. Ha fortificacdes militares na regiao pelos
portugueses para que nao haja exploracao de outros paises. Nos ciclos da
borracha que se sucederam, acontece a ocupacao de parte da Amazoénia.

Em 1953, com a Lei 1806/53, cria-se a Amazdnia Legal. Nas décadas
50, 60 e 70, a floresta foi vista como obstaculo. Objetivava-se assim retira-la
para o “desenvolvimento”. No periodo militar, sob o lema “Uma terra sem
homens para homens sem terra”, houve incentivo a empresas para que de
fato ocupassem esta, como por exemplo a Vale do Rio Doce. Estas pessoas e
empresas foram convidadas a desmatar.

Ao final dos anos 80 houve um Pacto pela Natureza: perdoaram a
destruicao até ali. A partir de entao poder-se-ia desmatar até 20%. Todavia,em
2008 e em 2016 houveram mais repactuacdes do que era ou nao permitido:
entrou-se num ciclo infindavel de destruir e esperar o perdao, criando-se
assim, uma cultura, um complexo cultural.

O primeiro mapa do INPE aconteceu entao quando o Governo Federal
pediu para mapear se as pessoas de fato tinham ocupado e desmatado a
Amazonia, visto que esse era o objetivo, para assim poder nomea-los donos
e donas da terra. Nao somente nas décadas citadas, mas o colonialismo,
enguanto complexo, se perpetua Nno inconsciente coletivo do povo brasileiro,
desde ainvasaoem 1500 e quica, a natureza se encontre em estado de excecao
desde as invasdes iniciais.

Todavia, no inicio da década de 90, Collor assina a convencao do clima,
comoopreparodopaisparaa ECO-92eogovernopedeaclINPEomapeamento
de quanto a Amazdnia havia sido destruida. Desde entao, o Instituto tem feito
0 mapeamento anual para a sociedade civil poder consultar.

No momento desta escrita, participo como delegada virtual da
Federacao Luterana Mundial na COP27, que presencialmente acontece
em Sharm El-Sheik no Egito, temas como perdas e danos, financiamento
climatico, adaptacao, limitar o aguecimento global a 15° sao diarios, no
reconhecimento de que paises desenvolvidos, que mais contribuiram com
as emissoes carbodnicas contribuam financeiramente na meta estipulada
para que os subdesenvolvidos e em desenvolvimento, ou seja, os mais
vulnerabilizados por esta forma de poder, possam estar em vida digna e nao
em estado de excecao como também se encontram ao estarem submetidos
a danos ambientais, causados pelas superpoténcias.

A Amazbnia, como brevemente citada, teve e ainda permanece sob
a circunstancia de fazer viver e deixar morrer do Estado. Um morrer que

47



XOKOMIMOMOMONINROIROMONRKE

corresponde a um estado de excecao permanente — de um modo que nao
nos incomode, que passam despercebidos o equivalente a 2.000 campos de
futebol por dia, durante o ano de 2022.

Questdes tais como consciéncia ecoldgica, preservagao
do planeta, minimizagcao dos partidarismos, seguranca,
respeito as diferencas etnoculturais, atencao as
necessidades locais, sustentabilidade e antiutilitarismo
constam nas agendas da ecopolitica. Além disso, quase
sempre é explicito o acento ético dos discursos ecopoliticos,
com defesascandentesafavorde umanova ética planetaria
gue submeta os interesses econdémicos (do capitalismo)
aos interesses sociais (VEIGA-NETO, 2014, p. 216).

Ha muitos modos de dizer a ecopolitica, mas a luta politica também
tem uma dimensao espiritual, pois esta ultima, &€, em si, uma resposta politica
frente a vida. Uma ecologia e politica insurgentes, que necessitam uma da
outra para agdes em favor da vida, de qualquer vida.

O que Veiga-Neto (2014, p. 221) também destaca sao os perigos que
podem calcar a ecopolitica tanto quanto atuam sobre a biopolitica com a
“soberania estatal, o fascismo, o utilitarismo, o atrelamento e subordinacdao dos
interesses sociais aos interesses do grande capital, a exclusao includente”. Por
outro lado, a ecopolitica corre os riscos do “fundamentalismo, o denuncismo,
o catastrofismo e o salvacionismo” (p. 220) a depender do Estado e sua
acao-politica. Todavia, em um governo da morte, mata-se dentro de uma
normalidade, inclusive juridica. De 2019 a 2022 os numeros tém crescido
alarmantemente e gerado prejuizos econdmicos e ambientais ao mundo.

A natureza, como um todo da vida que conta com o humano, € uma
vida nua, desqualificada. A légica colonial € construida no binarismo, ou seja,
humano e desumano. Assim como natureza e humano: todavia, “nao faz mais

”n u

sentido falarmos em “o homem no seu ambiente”, “o homem na Natureza” e,
nem mesmo, “o homem e a Natureza” (VEIGA-NETO, 2014, p. 218).

A desumanizacao de pessoas e desenraizamento da terra, faz com que
haja naturalizacao de condutas, inclusive de morte. E, na maioria das vezes
nao ha luto por essas vidas, porque ha uma seletividade do luto no pais. Isso
faz com que retornemos ao poder. Ele nao estd numa classe, nao é palpavel,
nao esta numa instituicao ou é de alguém, nao é possuido, ele € relacional,
dindmico. Atravessa as relacdes. Poder é acdo sobre a acdo dos outros. E um
modo de administrar populacdes, florestas, vidas.

48



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

Lynch (2018), exemplifica que o poder aparece em todos os tipos de
relacionamentos e ao contrario do que se pensa, nao sé do topo da piramide,
como também da base. Quando ha poder, ha resisténcia. Se nao ha resisténcia
€ um sistema totalitario, com dominacao total. O poder nao esta no Estado,
ele atravessa. Se perpetua. E, ja nao sabemos onde esta. A natureza, todavia,
apesar de demonstrar resisténcia nao € ouvida, vozes sao negligenciadas, em
especial dos e das indigenas como protetores das florestas.

Algumas poucas vozes foram ouvidas na palestra Crimes atrozes no
Brasil, evento paralelo ao 51° Periodo de Sessdes do Conselho de Direitos
Humanos das Nac¢des Unidas, que deu visibilidade a crimes a nivel de Brasil,
trouxe liderangas e movimentos, em especial de indigenas e de pessoas
gue vivem nas periferias do pais e se encontram dia apds dia, em estado de
excecgao.

Se o direito de falar o pensar esta escasso, esta-se no estado de excecao
permanente. Tém-se perpetuado praticas de exclusao includente e o racismo
corrobora com esta, ao passo que ele “vai se desenvolver primo com a
colonizagao,ouseja,comogenocidio colonizador” (FOUCAULT apud PELBART,
2022). H3, também, o racismo ambiental, injustica ambiental em contextos
racializados, contra populacdes vulnerabilizadas. Uma forma de racismo, que
tal como a outra atinge agueles e aquelas cujas vidas ja estao em estado de
excegao - pessoas, florestas, rios, animais estao despidos de cidadania, pela
permanéncia estrutural do colonialismo, capitalismo e racismo.

Quando, enfim, adentramos a esfera da relacionalidade: sobre o que
NOS une uns aos outros, sobre a condicao humana da alteridade, sobre
reconhecer-se o outro da relacao, sobre a abertura intercultural e a poética de
fazer viver vidas que ja nao tem mais esperanca. E para comecar a terminar é
necessario recomecgar novamente: pela educacgao.

Carine Josiéle Wendland
Coordenadora Sinodal da JE do Sinodo Centro-Campanha Sul e participante
do Forum de Justica Climatica da América Latina e Caribe.

REFERENCIAS

DARDOT, Pierre et al. A escolha da guerra civil: uma outra histéria do Neoliberalismo. Sao Paulo:
Elefante, 2021.

DUARTE, André. Sobre a biopolitica: de Foucault ao século XXI. Revista Cinética. 2007. Disponivel
em: http:/Mww.revistacinetica.com.br/cep/andre_duarte.htm. Acesso em: 02 set. 2022.

LYNCH, Richard, A. ATeoria do Poder de Foucault. In: TAYLOR, Dianna. Michel Foucault: conceitos
fundamentais. Petrépolis: Vozes, 2018.

PELBART, Peter Pal. O devir-negro do mundo. 2018. Disponivel em: https://revistacult.uol.com.
br/home/o-devir-negro-do-mundo/. Acesso: 02 set. 2022.

VEIGA-NETO, Alfredo. Ecopolitica: um novo horizonte para a biopolitica. Rev. Eletrénica Mestr.
Educ. Ambient. E - ISSN 1517-1256, V. Especial, dez/2014. Disponivel em: https://periodicos.furg.br/

remea/article/View/4860/3045. Acesso em: 02 set. 2022.

49



XOKOMOMOMOMIMOINMOMOHRONK

A palavra. espiritual
4 ,baética

El verdadero padre Namandu, el primero, de una parte de
su propio ser de cielo, de la sabiduria contenida en su ser
de cielo con su saber que se va abriendo como flor, hizo
gue se engendrasen llamas y tenue neblina. Habiéndose
incorporado y erguido como hombre, de la sabiduria
contenida en su ser de cielo, con su saber que se abre cual
flor conocioé para si mismo la fundamental palabra futura.
De la sabiduria contenida en su ser de cielo [...] (MELIA,
1991, p. 29).

Acima, pequeno trecho dos Mbya sobre o fundamento da palavra.
Conforme Melia (1991), para os Guarani, a palavra € o todo e vice-versa e o
gue especifica a psicologia e teologia Guarani € a experiéncia religiosa da
palavra.

Ayvu rapyta é tido como fundamento da palavra ou palavra
fundamental, para os Guarani, “al fundamento de la palabra hizo que se
abriera y que tomara su ser (divinamente) celeste Nuestro Primer Padre,
para que se fuera al centro y medula de la palabra-alma” conforme dois
Guarani a partir de Melia (1991, p. 32). “El hombre, al nacer, sera una palabra
gue se pone de pie y se yergue hasta su estrutura plenamente humana”
(MELIA, 1991, p. 33).

Os missionarios que deveriam ser especialistas no sagrado foram
resistentes ao nao considerarem a experiéncia religiosa indigena. Os dados
documentais tém mostrado que os Guarani tinham mais abertura espiritual
para ouvir e nao o contrario. Os outros da relacao intercultural, portanto, se
fazem “discipulos de la palabra, en un acto de escucha iniciado en el respeto
y mantenido a través de una transformacion interior que los volvia otros”
(MELIA, 1991, p. 51).

“Lostedlogos que asumen la tarea de la reflexion sobre las experiéncias
religiosas indigenas tienen ahi sin duda modelos en que inspirarse” (MELIA,
1991, p. 28). Ja ha movimentos de uma ecoteologia, que considera a natureza
Nno centro de sua teologia e o cuidado para com esta.

50



IOPIPONMOMONIMIHROROX

A chave indispensavel para a compreensao do sistema religioso € a
nocao da alma humana. “En potencia, cada Guarani es un profeta—y un poeta
—, segun el grado que alcance su experiencia religiosa” (MELIA, 1991, p. 36).

“Ponerse en estado de escuchar las palabras buenas hermosas|...]; son
comportamientos, actitudes y posturas que propician el “decirse”: Aembo'e,
esto es, la oracion” (MELIA, 1991, p. 38).

Dentre as formas de experiéncia religiosa, a oragao “como acto de
‘decirse’ en uma palabra recibida por inspiracion divina — es el fendmeno
y la realidad fundamental” (MELIA, 1991, p. 57). Tem uma grande relacdo
com o poético: a espiritualidade se manifesta poeticamente e denota a sua
existéncia e o seu porqué de estar no mundo.

Assim, “cada Guarani es un “rezador” y es un profeta. No hay una clase
sacerdotal” (MELIA, 1991, p. 40). “Profetas y poetas en el acto de cantar su
inspiracion, son también tedlogos de si mismos” (MELIA, 1991, p. 57). S&o,
todavia, “los sabios de nuestra Amerindia, que no escribieron, pero que con
su palabra han creado poesiay profecia para nuestro mundo” (MELIA, 1991, p. 58).

A filosofia indigena Guarani necessita “la afirmaciéon de una no
necesidad de muerte, la suposicion de una inmanencia de lo divino en
lo humano” (VIVEIROS DE CASTRO, in NIMUENDAJU, 1987, p. XXXl apud
MELIA, 1991, p. 61).

O canto é uma das formas de expressao religiosa mais comum entre
os Guarani. A religiao dos Guarani € da palavra inspirada, nao de doutrina,
mas inspiracao, nao de sacerdotes, mas de profetas.

A linguagem poética € uma forma de manifestacao religiosa e isso a
mim, encanta. Devo apresentar-me para terminar: em minha vida ja nasci
dentro de uma religiao. Minha familia era ja evangélico luterana, ou também
conhecida como protestante. Cresci e assumi diversos cargos de lideranca
na comunidade e para além dela em nivel nacional, em especial com a
Juventude, ainda agora o faco. Ha sentimento de pertencimento. E com
todas as aproximacdes indigenas que tive, ha sentimento de sincronicidade
e complementaridade.

A religiao por ser necessaria para religar nao é necessaria aos € as
indigenas, pois estes ja estao ligados, embora Melia homine a espiritualidade
indigena de religiao de palavra inspirada, que é o que a diferencia das
demais, € muito mais espiritual do que religidao. Todavia, aqueles e aquelas
gue sao nao-indigenas, ha alguma necessidade maior de pertencimento,
sabida da sua desconexao.

51



XOKOMOMOMOMIMOINMOMOHRONK

“Canto, danza y oracion llegan a ser sindbnimos; la oracion es un canto
danzado, asi como la danza es una oracién cantada” (MELIA, 1991, p. 43).
As “plegarias” ou oracdes sao sempre uma “reflexion sobre la condicion
humana, entre la sociedad de Los de Arriba y la propia sociedad histodrica en
esta “morada terrenal” (MELIA, 1991, p. 45).

E,aindasobre esta moradaterrenal,como habitardo corpoeda palavra
espiritual, podemos falar da Tekoa, enquanto cerne ou centro mandalico da
aldeia. Pois, “si el teko es lo modo de ser, el sistema, la cultura, la ley y las
costumbres, el tekoha es el lugar y el médio donde se dan las condiciones
de posibilidad del modo de ser guarani” (MELIA, 1991, p. 64)

Tekoa € a terra guarani vivida como cultura,
territorio, espiritualidade e politica. E o reconhecimento
do espaco simbdlico entre os sujeitos que, ao valorarem
sua existéncia, sao capazes de produzir imagens e
realidades, transformando-se e criando uma realidade
vivida e compartilhada no coletivo. H3, nesse sistema, a
apropriacao do sujeito cultural que o ajuda a pensar a
partir de sua realidade, sendo mais do que ela, no ato de
pensar, de expressar sua palavra como acao e verdade em
sua existéncia (MENEZES, 2021, p. 1).

Este € um convite para a sabedoria do coracao. Este érgao como
regulador da vida e da espiritualidade e condutor do caminho para o qual
se espera chegar. A luta politica também tem uma dimensao espiritual, pois
esta ultima, é, em si, uma resposta politica frente a vida — corazonada.

Apresento abaixo uma forma outra de tekoa pintada com um gesto
politico, poético e espiritual: traduz o renascer da Criagcao, da Pachamama,
uma busca pela terra sem mal. Had na imagem, um pensamento terroso, um
educar do mundo, a anima mundi em sua esséncia, o sensivel e o corazonar,
a dimensao espiritual e politica da vida semeada.

Carine Josiéle Wendland
Coordenadora Sinodal da JE do Sinodo Centro-Campanha Sul e participante
do Férum de Justica Climatica da América Latina e Caribe.

REFERENCIAS

MELIA, B. El guarani: experiencia religiosa. Asuncion — Paraguay CEADUC - Centro de Estudios
Antropoldgicos, 1991.

MENEZES, A. L. T. Tekoa como espaco espiritual e politico guarani: reciprocidade entre espiritos,
humanos e animais. In: OLIVEIRA, H.; GUI, R. T.; BRAGARNICH, R. (Orgs.). O Insaciavel espirito da
época: ensaios de psicologia analitica e politica. Petrépolis: Vozes, 2021. Pp. 172-186.

52



OXOMONOMIMONMONONORORKE:

Nova Jerusalém: novo céu e nova terra, da autora, Oleo sobre tela, 50x70, 2021

Bem-ectar x Bem Viver

A Associacao Nacional de Pos-Graduacao e Pesquisa em Educacao
(ANPEd), realizou em 2021, a 40° Reuniao Nacional. O evento teve como
tema “Educacao como pratica de Liberdade: cartas da Amazdénia para o
mundo” e contou com a participacao de diversos intelectuais indigenas que
deram suas palavras as pessoas que os ouviam. Na sessao de encerramento,
nominada “Educacao, bem viver e defesa dos territorios originarios”, Miguel
Kwarahy Tenetehara Tembé, intelectual indigena lider dos povos em contexto
urbano, enfatizou que “A nossa forma de viver sempre foi bem-viver, sempre
foi bem-viver desde os tempos que ndo se podem contar e que atualmente
a gente vem sofrendo ataques para um mal-viver, porque o mal-viver é
sustentador de um comeércio. Quando se polui a dgua para depois inventar
tecnologia para purificar a dgua para vender, isso € comeércio, mesma coisa
com a saude, mesma coisa com o oxigénio, mesma coisa com a habitacdo,
com a alimentacdo, esse € o proposito da Europa, desse contexto europeu”.

53



XOKOMIMOMOMONINROIROMONRKE

A tecnologia, qualquer que seja “vai se tornar um mal-viver quando
ela se tornar obsoleta e cair na natureza como lixo, a gente ndo concorda
que isso seja bem-viver”. O desenvolvimento € quem agora se tornou
obsoleto. Ainda de acordo com Tembé (2021), no encerramento de um
encontro Nacional de Pesquisa em Educacao afirma que: “Quem considera,
quem enxerga, guem avalia, quem se volta para os conceitos tradicionais
e milenares vai ter melhor qualidade de vida, vai ter bem-viver. E o bem-
viver ndo é so para seres humanos, a arvore também precisa viver bem, o
peixe também precisa viver bem, os animais, os rios precisam viver bem, a
natureza, o bem-viver também é natureza, Nnos somos natureza”,

Mas o que seria o Bem Viver? Para Krenak (2020) “pode ser a dificil
experiéncia de manter um equilibrio entre o que nds podemos obter da vida,
da natureza, e o que nds podemos devolver. E um equilibrio, um balanco
muito sensivel e ndo é alguma coisa que a gente acessa por uma decisao
pessoal” (p. 8 e 9).

Porém, novamente precisamos recorrer a questdes histdricas ou
quica, suas raizes:

“Bom viver” é a traducao que mais respeita o termo
utilizado pelo autor [Buen Vivir] e também o termo
em kichwa [sumak kawsay], lingua da qual nasceu o
conceito em sua versao equatoriana. De acordo com o
Shimiyukkamu Dicionario Kichwa-Esparol, [...] sumak se
traduz como hermoso, bello, bonito, precioso, primoroso,
excelente; kawsay, como vida. Ou seja, buen e sumak sao
originalmente adjetivos, assim como “bom” — seu melhor
sinbnimo em portugués, no caso. Vivir e sumak, por sua
vez, sao sujeitos (BREDA, 2016, p. 10).

A escolha pelo termo “bem viver” ao invés de “bom viver” €, conforme Breda
(2016), antes de linguistica, especialmente politica, ou seja, traz alguns
prejuizos as defini¢cdes originais:

o Bem Viver é uma filosofia em construcao, e universal,que
parte da cosmologia e do modo de vida amerindio, mas
gue esta presente nas mais diversas culturas. Esta entre
noés, no Brasil, como o teko pord dos guaranis. Também
esta na ética e na filosofia africana do ubuntu - “eu sou
porgue Nés somos”. Esta no ecossocialismo, em sua busca
por ressignificar o socialismo centralista e produtivista do

54



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

século 20. Esta no fazer solidario do povo, nos mutirdes
em vilas, favelas ou comunidades rurais € na minga ou
mika andina. Esta presente na roda de samba, na roda
de capoeira, no jongo, nas cirandas e no candomblé. Esta
na Carta Enciclica Laudato Si’ do Santo Padre Francisco
sobre o Cuidado da Casa Comum (TURINO, 2016, p. 14).

Estar-sendo pesquisadora me faz ter com-versas interculturais em
uma fenomenologia autoetnogafica. Em solo de universidade geocultural,
aberta interculturalmente, tenho aproximacdes especialmente com as
etnias Kaingang e Guarani Mbya, localizadas no Rio Grande do Sul. Dar-se
conta que Nhandereko, palavra Guarani, que nos remete a “nossa forma de
vida", também pode ser um bem viver é de uma profundidade tamanha.
Ademais, “Teko pora é a traducao literal em guarani da expressao kichwa
sumak kawsay. Teko se refere a vida e a existéncia em comunidade; pora
pode ser traduzido como belo, bonito, bom” (BREDA, 2016, p. 14).

Para Turino (2016), necessitamos reconhecer que somos “parte” e nao
“a parte” da vida em suas diferentes manifestacdes. Nos somos natureza,
ela nao existe para nos servir. “O Bem Viver recupera esta sabedoria
ancestral, rompendo com o alienante processo de acumulacao capitalista
gue transforma tudo e todos em coisa” (TURINO, 2016, p. 15). Todos os seres
possuem consciéncia e espirito proprios.

O Bem Viver se afirma no equilibrio, na harmonia e na
convivéncia entre os seres. Na harmonia entre o individuo
com ele mesmo, entre o individuo e a sociedade, e
entre a sociedade e o planeta com todos os seus seres,
por mais insignificantes ou repugnantes que possam
aparentar. Somente a partir destas trés harmonias é que
conseguiremos estabelecer uma profunda conexao e
interdependéncia com a natureza de que somos parte
(TURINO, 2016, p. 15).

A l6gica do Bem Viver nao € o grande, o0 majestoso, mas o pequeno
e sublime, o sustentavel e o equilibrado num viver coletivo, parques,
jardins, hortas comunitarias e em especial o respeito ao proximo. O “Bem
Viver” emerge em oposicao ao “viver melhor” ou “viver bem” ocidental
ou ainda o conhecido “bem-estar”, arraigado aos discursos mais diversos,
€ tao compartilhado e desejado que nos leva a materialidade de tudo e a
espiritualidade nao passa de um conceito.

55



COKOPOMOMOMOMINONONORES

Buen Vivir estad para além da l6gica da sustentabilidade ou do
desenvolvimentosustentavel. Asustentabilidade precisa perpassaravaidade
pessoal, mas deve dizer “respeito a ecologia do lugar em que a gente vive, ao
ecossistema que a gente vive" (KRENAK, 2020, p. 9) Sustentavel para quem
dentro do desenvolvimento? A sustentabilidade esta mais proxima do bem-
estar. Aquele, embora encante pelas palavras, busca meramente consumir a
Terra, seu oposto, o Bem Viver, “é abundancia que a Terra proporciona como
expressao mesmo da vida" (KRENAK, 2020, p. 17). Que saibamos buscar,
para além do bem-estar (mercadoldgico, capitalista e individual) o bonito
devaneio do bem viver!

Carine Josiéle Wendland
Coordenadora Sinodal da JE do Sinodo Centro-Campanha Sul e participante
do Férum de Justica Climatica da América Latina e Caribe.

REFERENCIAS

BREDA, Tadeu. Do tradutor. In: ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para
imaginar outros mundos. Traducao de Tadeu Breda. - Sao Paulo: Autonomia Literaria,
Elefante, 2016. 264 p.

KRENAK, Ailton. Caminhos para a cultura do bem viver. Bruno Maia (org.), Rio de Janeiro:
Cultura do Bem Viver, 2020. 36 p.

TURING, Célio. Prefacio a edigao brasileira. ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade

para imaginar outros mundos. Tradugao de Tadeu Breda. — Sao Paulo: Autonomia Literaria,
Elefante, 2016. 264 p.

56



57

Manitesto do Concelho da
Igreja e da Precidéncia da.
IECLB

Vocés sdo o sal da terra. Vocés sdo a luz do mundo.
(Mateus 5.13-14)

NOS CREMOS

¢ Que a terra e tudo o que nela existe é obra das maos bondosas
do Deus Criador, e que a existéncia do planeta é possivel pela acao
constante do Espirito Santo (Génesis 1.31);

¢ Que todos os seres humanos, sem distingcao, sao igualmente
criados a imagem e semelhanca de Deus (Génesis 1.27);

¢ Que os seres humanos sao parte da Criacao de Deus, com a
responsabilidade de cuidar e cultivar toda a terra (Génesis 2.15);

¢ Que o0 pecado e suas consequéncias se desdobram na relacao de
seres humanos e Deus, nas relacdes interpessoais e na relagcao com
a natureza, trazendo caos e morte (Génesis 3);

& Que Jesus Cristo, por meio da graca e da fé, salva, restaura e conduz
seu povo a mudancas de comportamento, a fim de amenizar o
sofrimento causado pelo pecado (Efésios 2.8-10; Romanos 8.19);

& No compromisso inalienavel da fé crista e de toda pessoa batizada
de trabalhar para que os modelos de desenvolvimento sejam
economicamente sustentaveis e que levem em consideracao o
impacto sobre os ambientes naturais, seus biomas e a diversidade
bioldgica, que ali coexistem;

¢ Que cada pessoa e a sociedade podem fazer a sua parte,
produzindo e consumindo de maneiraresponsavel e justa, buscando
a sustentabilidade, reduzindo, assim, os impactos ambientais;

¢ Na importancia e no papel da comunidade de fé como espaco de
reflexao, planejamento e mudanca em ac¢des de justica ambiental.



NOS RECONHECEMOS

¢ Que estamos vivendo uma crise climatica e que ha povos e nacdes
gue perderam terras, modos de subsisténcia e a propria vida;

¢ Que a Igreja e sua teologia exerceram papel importante na
cristalizacdo de uma visdo antropocéntrica de dominagcao e
subjugacao dos seres humanos sobre as demais partes da criacao.

# Tal visao desencadeou estratégias de exploracao que nao tiveram
respeito para com a biodiversidade, levando milhares de espécies a
extincao;

¢ Quealgrejatem falhadoem reconhecer, refletir e apontar caminhos
para a realidade de injustica ambiental;

¢ Que, como individuos, temos falhado e pecado contra Deus e a
Criacao, ao nao fazermos a parte que nos cabe, conformando-
nos com modelos de desenvolvimento econdmico que agridem e
destroem.

NOS ANUNCIAMOS

# A esperanca no Deus que ndo abandona o seu povo, por mais que este
se afaste (Isaias 41.10; Romanos 8.38s);

¢ Que Jesus Cristo vem ao mundo para reafirmar seu compromisso de
caminhar conosco, oferecendo seu perdao e indicando o caminho para a
transformacao pessoal, social e ambiental (Mateus 28.20b);

¢ Que a Igreja tem o desafio e o chamado do Deus Criador para refletir e
buscar, em dialogo fraterno com a sociedade e autoridades, mudancas
frente:aosmodeloseconémicosquefavorecemaacumulacaoderiquezas
e marginalizam parte da populacao; aos modelos de desenvolvimento
queestaobaseadosem exploracaoambientale quedestroemeagridema
biodiversidade;asacdesque permitemasguerraseasmigracoesforcadas,
que contribuem significativamente para a ocupacao e consequente
destruicao de ambientes naturais; a urbanizacdao desenfreada e nao
planejada, que ocupa areas de preservacao permanente, destruindo a
biodiversidade por meio do despejo de grandes quantidades de dejetos,
atingindo o solo e os mananciais hidricos;

¢ Que a Igreja tem o compromisso de defender a criacao de Deus e a
dignidade de todos os povos e seu direito inalienavel a uma vida pleng;
¢ Que, na vivéncia da comunhao e partilha, ha possibilidade de um novo
comeco, com relagcdes de preservacao e conservacao ambiental que
favorecam o cuidado com a Criagao e o respeito a todas as formas de
vida.

Porto Alegre, 5 de junho de 2023

» Acesse: https://www.luteranos.com.br/textos/manifesto-do-
conselho-da-igreja-e-da-presidencia-da-ieclb



[eslogia Cem Jerra

Autor: Claudio Carvalhaes

Debulhar o trigo

Recolher cada bago do trigo
Forjar no trigo o milagre do pdo
E se fartar de pdo

Decepar a cana

Recolher a garapa da cana
Roubar da cana a dogura do mel
Se lambuzar de mel

Afagar a terra

Conhecer os desejos da terra
Cio da terra a propicia estacdo
E fecundar o chGo’™®

Preciso falar da terra. Mas pra falar da terra eu precisei me “converter” a
terra. Como € isso? Eu sempre vivi acima da terra, sempre flutuando sobre a
terra como se a terra nao fosse fundamentalmente o que eu sou e 0 que me
faz viver. Essa conversao aconteceu ha mais ou menos trés anos. Conversao
em Grego significa metandia, uma mudanca da forma de pensar, sentir e se
relacionar. Se antes eu pensava como os modernos e sobre tantas formas de
pensamento que Nao se vinculavam a terra, agora eu preciso me vincular a
terra. Até entao, eu nunca tinha ouvido e lido nada acerca dos indios, como
pensam e como carregam suas cosmologias. Minha cosmologia nunca teve
terra.

Da mesma maneira, toda a teologia e os ensinamentos biblicos que
recebi nada tinham de terra, nada da terra. Ou melhor, tinham, mas era tudo
negativo: o pecado nos expulsou do paraiso, Eva comeu um fruto proibido,
agora viver da terra era suor, cansaco e trabalho, e tenho que aprender a
dominar tudo. Além do mais, vivo aqui provisoriamente pois como eu
sempre cantei: “aqui nao € meu lar, um viajante sou, meu lar € Ia no céu,
Jesus ja preparou”. Sempre vivi desaterrado.

10 Milton Nascimento e Chico Buarque, Cio da
Terra, Chico Buarque, CD: Chico 50 Anos - O
Cronista, 1994 \ \




OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

Como todo o pensamento ocidental que sempre viveu a partir do
pensamento europeu desaterrado, que nos retirou da terra e nos fez viver
em abstracoes, eu sempre vivi desaterrado e desaterrisado, flutuante, como
diz Bruno Latour. Todas as disciplinas onde aprendi sobre a vida, Deus e
0 mundo, o passado e o0 presente, nunca tiveram a orientacao da terra,
a lei da terra. A teologia, que foi onde me especializei, também foi um
desenvolvimento desa-terra-dor. Dessa forma de vida arrancada da terra,
e sem nunca deixar de ser terra, vive a dor maior de todos nds. A gente
gira em tantas faltas e ansiedades e falta de pertencas porque a gente gira
sem raiz em qualquer coisa que seja a terra. A gente busca nossa pertenca
nas identidades, nas religidoes, nas escolas de pensamento, em grupos de
socializacao e alteridade, mas vivemos sem o eixo que nos faz quem somos:
a terra.

Somos o po das estrelas, a terra fértil que vive em nds. A agua que vive
em nos é a agua das chuvas e dos rios. Fomos maravilhosamente formados
pelo mesmo material da terra. Mas o colonialismo e o capitalismo, esses
processos de destituicao da terra, nos desterrou e nos des-vinculou.

O colonialismo foi e ainda € em nds um processo Nao de conquista
mas de roubo e de destituicao da terra e desvinculacao com a terra. A palavra
colonialismo é formada por célon, culto e cultura. Nosso querido pensador
Alfredo Bosi que morreu nao muito tempo atras, ja dizia que em seu livro
“A Dialética da Colonizacao” que colonizacao é a tomada de terras, cultura
e “religiao” como memoaria ancestral, “um projeto totalizante cujas forcas
motrizes sempre podem ser buscadas ao nivel do célon: ocupar um novo
terreno, explorar suas posses, submeter seus nativos” (Bosi 1992, 15).

Ocupar o terreno é des-ocupar, guem ali vive: desaterrar.
Explorar suas posses € roubar-lhe as riquezas: desaterrar.
E submeter seus nativos é torna-los escravos: desaterrar.

Hoje nds ainda vivemos isso de maneiras diversas e intensas.

Ja o capitalismo, que caminhou e caminha de maos dadas com
o colonialismo, continua o processo de separacao da terra. Como? De
duas maneiras: a partir da destituicao da terra, de qualquer forma de
pertencimento a terra e como um processo de secularizagao, de desanimar
o mundo: quer dizer, tirar o animus, a alma do mundo. Assim, ndo podemos
pensar a terra como ser vivente, o rio como ser vivente, as arvores como
seres viventes, como entidades vivas. E muito menos os espiritos que vivem
ali, os encantados que orientam e controlam a terra. E s6 de pensar nisso, as
consciéncias cristas e os modernos secularistas ja levantam as sobrancelhas
em desdém. De um lado ha uma sensacao clara que essa forma de pensar
€ ainda incivilizada, pois como pode alguém acreditar em encantados e
espiritos nas florestas? De outro lado, ha os crentes que veem nessas formas

60



OXOMOMONOIIMINMINOXONRD

de se relacionar com a terra uma forma de seita e nao de religidao propria,
e mesmo ainda de satanismos. Nao pode haver outros espiritos que nao
sejam demonios e o Unico Espirito € o Espirito Santo de Deus.

Essas formas de desaterrar a gente nos faz viver em abstracoes.
Somente os humanos tém alma e precisam de civilidade e salvacao. O resto
S3ao coisas, Nao seres vivos. As plantas, as arvores, os rios nao sao gente,
ndo sentem nada, ndo tem alma/animus: sdo coisas que estio |a para nos
servir. Ja os animais sim tem algo a mais, mas nada que nos faca cuidar
deles como seres plenificados de vida, espirito ou mesmo alguma forma
de sujeito/subjetividade. Mas por que precisamos destituir a alma, a vida,
O ser sujeito, e a agéncia dos animais e das plantas, florestas, rios e mares?
Porgque do contrario, nao poderiamos fazer o que fazemos com esses seres
Vvivos: destruir, usar, matar, destituir a tudo, transformando seres vivos em
dinheiro e em coisas para nos satisfazer.

Nosso desaterro € tamanho que a terra nunca é algo a se pensar em
nada que fazemos. Por exemplo: quando mudamos de casa, 0 que pensamos
ao nos mudar? No tamanho da casa, se o local tem padaria, farmacia,
hospital, infraestrutura por perto. Jamais pensamos Nos seres viventes
daquele lugar, seus rios, suas arvores, seus passaros. Porque vivemos des-
aterrisados, flutuantes. Entretanto, a terra que vivemos hoje foi morada de
outros seres vivos que foram enxotados de |a pra gente viver e nossa forma
de viver em cidades € o colapso da terra. Todas as civilizacdes que formaram
grandes cidades morreram.

Costumo dizer que o colonialismo e o capitalismo com seus filhos, o
agrobusiness e o extrativismo, sao as formas mais concretas do ser Diabo
hoje, como nos definiu Jesus no evangelho de Joao 10:10 - “O Diabo veio para
roubar, matar e destruir.” E isso que o colonialismo e o capitalismo fazem:
roubam, matam e destroem.

A teologia também foi profundamente marcada por essa colonizacao
e pelo capitalismo. Falamos de um Deus que num ta nem ai pra terra, a
Nao ser na retdrica quase sempre vazia da criacao que é centrada numa
ideia moderna de natureza como algo que esta para além de nds, em
algum outro lugar, e nao tem nada a ver conosco. Assim, quando falamos
“ah, eu vou pra natureza porque preciso,” mostramos o quanto estamos
desterrados. Porque nunca vamos pra natureza, na verdade nao podemos ir
para a natureza simplesmente porque Nndés somos natureza, se formos usar
o termo natureza.

Da mesma maneira, a espiritualidade crista esta sempre no Espirito,
gue muitas vezes é um lugar etéreo e que se manifesta mais concretamente
em moralidades fixas e miseraveis. A encarnacao de Cristo deveria se fazer
na luta contra a injustica, na protecao da terra e dos animais e nao na luta

61



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

somente espiritual ou contra os Nndao crentes como se estes fossem ameacas!
E mais, a encarnacao, ou seja a fé que se faz “carne,” materialidade, deveria
se tornar mais terra, viver o cuidado com o solo fértil e as sementes da terra,
O respirar dos animais, a protecao das florestas, a luta pelos rios, o cuidado
com o ar. Isso € que deveria ser chamado de missao. Porque se a encarnagao
de Jesus nao for esse cuidar da terra e o lutar ao lado dos quilombolas e
indigenas, os povos da floresta, os povos ribeirinhos e os povos da terra
pela sua integridade, entao a encarnacao de Cristo € guerra espiritual de
sinal contrario, espiritualidade oca, confusa, perdida, cindida de qualquer
materialidade que constroi e amplifica a vida.

A nocao de encarnacao mais espiritual do que material que vem da
teologia Crista se alicerca na divisao da revelacao de Deus entre a revelacao
parcial e a revelacao plena. A revelacao parcial esta na criagao. Como no
Salmo 19: “os céus proclamam a gldria de Deus e o firmamento anuncia as
obras das Suas maos.” Deus pode ser sentido, louvado, na natureza. Mas a
revelacao verdadeira esta somente em Jesus. Todo o resto é secundario. E
o que fica secundario nunca se torna importante. E o mais importante é
Jesus, a revelacao plena de Deus. Mas ao recebermos a revelacao plena em
Jesus, qual a relacao que fazemos de Jesus com a terra? Nenhuma.

A fé crista sempre esteve dentro de mim, mas nao tinha nenhuma
relacao com o cuidado da terra onde eu vivia. Eu olho pra tras e vejo o quanto
a minha fé e a minha espiritualidade foram forjadas em outros lugares
espirituais, sagrados, mas sempre pra além do lugar onde eu habitava. Por
exemplo, o rio Tamanduatei onde eu morava na Mooca em Sao Paulo, nao
tinha nada a ver com minha espiritualidade. Os eixos da minha fé estavam
estruturados numa cisao profunda com a terra.

Afé Cristatem forca muitogrande datradicao platdonicaeneoplatdnica.
Aprendemos que a verdade das coisas nao vive aqui mas em uma outra
realidade. Tudo aqui é sombra, é representacao do real. Como isso acontece?
Nossa vida aqui ndao vale muito porque o que esperamos de verdade € morar
Nno céu.

A terra ndao vale muito porque é sO passagem, nossa morada mais
fundamental € no céu.

Se as coisas vao mal, é bom, porque sao sinais de que os tempos mais
felizes estao por vir. Assim, benditas sejam as noticias de desastre climatico
e pandemias porque tudo soa Maranata: vem Senhor Jesus!

Ontem mesmo estava falando com minha mae e ela estava falando

disso: “filho tem tanta desgracera nesse mundo, vocé nao acha que é o final
dos tempos?” E fiquei pensando em duas respostas: Nno nao € no sim.

62



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

No “nao,” porque acredito que os sinais dos tempos que vemos
Nnao sao sinais de Deus (e também porque nao tenho nem ideia do que
isso signifique), e sim, sinais que nds humanos cometemos. Nos estamos
destruindo tudo e nds estamos criando os sinais dos tempos. Isso nao pode
vir de Deus.

Mas entao pensei no “sim,” estamos sim vivendo em um fim, um
fim que ja esta acontecendo. Nao € o final dos tempos porque os tempos
parecem nunca acabar. Mas estamos vivendo os sinais do fim do mundo que
conhecemos, disso que construimos. Mas esses mundos que construimos e
onde habitamos estao sendo destruidos.

A terra € nossa morada, a nossa casa. Mas porque a fé crista salientou
tao profundamente que nossa vida € no céu, nao temos muito vinculo com
a terra. E essa vida des-vinculada, desaterrada, nos faz queimar tudo! E por
isso estamos todos queimando!

Nosso impulso pelo desenvolvimento, pela civilizacao, pelo conforto
e pelo saciar de todos os nossos desejos vai consumindo toda a terra que
nao consegue se plenificar. Logo logo a terra vai nos enxotar daqui como
a pulgas que infestam o corpo-terra. Nao todos os humanos, mas uma
pequena minoria. Ao invés de sermos responsaveis pela terra, Nnos tornamos
seu inimigo.

Hoje temos somente 20% das florestas em pé.

Os rios estao barrados, cheios de lixo humano e de minérios, e estao
secando.

Os polos de gelo da terra estao derretendo em uma velocidade
tamanha que em 2035, daqui ha 13 anos, todas as geleiras se derreterao e
nao teremos mais como esfriar a terra.

Partes dos oceanos ja estao mortos.

Os recifes de corais que dao oxigénio para todo o mar, estao todos
morrendo pelo aquecimento das aguas.

Em todo o mundo, solos férteis ja quase nao existem. Enquanto isso,
mais e mais agrotoxicos sao usados. Monsanto, Bayer, Syngenta e todos os
agrobusiness do inferno vao criando veneno para fazer a terra produzir. E
morrer. Pois onde esses venenos sao usados os solos vao morrendo.

Na verdade, eu nao sei que mundo os meus filhos viverao. Os meus
sobrinhos netos viverao em um mundo de calamidades globais. Vejam os

63



2 2a8 I VS OO O 2 2

desastres climaticos globais que estao acontecendo hoje em todo o mundo:
secas, inundacdes, temperaturas extremas de frio e calor. Aos poucos 0s
sistemas biolégicos que ainda funcionam hoje em dia estao se deteriorando.
Acabou de sair o relatdrio do Painel Intergovernamental da Mudanga do
Clima com numeros assustadores! https://interactive-atlas.ipcc.ch

Precisamos nos ligar aterranovamente! Nosvincular! Se naovoltarmos
a terra, de onde nds nunca saimos, nao teremos vida pra viver, ou as lutas
todas pela justica pra fazer. Sem terra, nenhuma luta € possivel. Pois a terra
€ a mae de todas as lutas.

[eslogia Cem Terra

Mas novamente, o que é teologia sem terra? Em uma perspectiva
crista, @ a crenca em um Deus que ndao tem muito ou mesmo nada aver com
a terra e o mundo natural, os bichos, as florestas, o ar, os oceanos, os rios, as
sementes, o solo, as amebas, as células, as arvores, etc. Muito do cristianismo
gue existe hoje, sejam os fundamentalistas, os conservadores ou mesmo 0s
liberais, praticamente se esqueceram da terra. Todos falam da criacao, mas
guase como uma coisa platénica, orientada por uma modernidade que nos
des-vinculou da terra. Deus criou a natureza e nos criou como duas coisas
muito diferentes. Somos uma espécie de final evolutivo da criagcao divina.

Por causa de uma teologia colonial e perpetuamente colonizadora,
nao temos nada de terra. Nosso canto nao tem beija-flores, nossa oracao
nao fala com os rios perto de casa, nossa espiritualidade nao tem relacao
com as matas e outras vegetacdes, e nao pode conviver com 0s ancestrais e
0s espiritos das coisas. Nossa leitura biblica € literal em algumas coisas, mas
tudo que advém da natureza é somente metafora. O Espirito Santo € uma
pomba? Ah um simbolo, ndo uma literalidade. Imagine um Deus passaro!
Paganismo!

Assim, relacionamos Deus com pensamentos abstratos, a fé entre
a crenca e a duvida, a vida diaria com em um Espirito desencarnado das
coisas, mas encarnado em moralidades pequenas e codigos de ética e de
busca pela conquista. Pouco, muito pouco sobrou da relacao e pertenca
com a terra. Diria mesmo que 99% da teologia crista que a gente vé hoje - e
mesmo do pensamento critico nao religioso - nao tem terra, nao sabe dos
caminhos do rio, ndo entende o canto dos passaros e nao sabe do poder das
minhocas de manter o solo vivo.

64



OXOMOMONOIIMINMINOXONRD

Lemos tantos autores e autoras falando das coisas mais importantes
mMas a gente nao consegue ler a terra, perceber a terra, respirar com a terra.
Por isso estamos morrendo.

Nosso desaterro é fruto de duas forcas centrais no pensamento
teoldgico: o senso de dominio e o senso do excepcionalismmo humano. Deixa
eu explicar.

Aprendemos que Deus ao criar o mundo nos deu o dominio sobre
tudo. O dominio de dar nome as criaturas, de domina-las e também tudo o
gue ha na terra. O mundo natural era para a modernidade europeia como
um grande monstro a ser conquistado e por isso a grande tarefa humana
era domesticar os animais, controlar a terra e dominar tudo! Assim, tudo tem
gue estar sob nosso dominio. O controle humano sobre os outros e sobre a
terra, parece ser a mais-valia do nosso tempo. O racismo € a necessidade do
controle, o capitalismo € uma forma totalitaria de controle. Nosso passado
colonialista nao nos abandona. A dominagao continua em NOSsSO Corpo, e
somos uma mistura de colonizadores, colonizados, colonos, capatazes e
escravos.

Ja o excepcionalismo humano é achar que a espécie humana é
mais importante que qualquer outra. Nao € que somos a ultima cocada do
pacote, Nnds somos a Unica cocada e o Unico pacote! Afinal Deus escolheu o
mundo para se tornar gente e nao Netuno. E veio a terra como ser humano
€ Nao como jacaré. (muito embora fico me perguntando se Jesus tivesse
gue tomar a vacina ele viraria jacaré também). Enfim, tudo o que a gente
consegue falar acerca de Deus tem a ver com o humano, e esse humano
invariavelmente associado com o masculino, o homem! Senao vejam o que
a gente ouve nas igrejas:

O amor de Deus pelo homem...

A cura de Deus para os homens...

Jesus Cristo é o salvador dos homens

O plano de Deus para os homens...

Deus ouve a oracao de homens fiéis..

Deus vai transformar a vida de todo homem...
O Espirito Santo capacita os homens...

E tudo homem/humano, homem/humano, homem/humano,
homem/humano!!

E quais as consequéncias disso tudo? Tem tantas, mas vamos citar
algumas:

65



LOMOMOMOMOMIMIMONMONONRE

Achamos que somos a Unica espécie amada por Deus. Jodo 3: 16 fala
“porque Deus amou o mundo de tal maneira..” mas esse amor divino é
somente para os humanos/homens. Ndo tem nada a ver com as ostras e
0S caranguejos dos mares, os tamanduas e os bicho-preguica, as capivaras
e os tatus, os quatis e as oncas pintadas, os tatuis e tuiuius do Pantanal?
Sera que Deus realmente amaria as antas-pretinhas. o peixe cascudo-zebra
€ O pararucu, 0 macaco paruagu, o matamata, o gato maracuja e o curica
urubu?"

Deus criou? Sim criou, mas amar mesmo assim do mesmo tamanho
gue ama os humanos? Ai é “pular o corguinho,” como dizem meus amigos
de Goias.

Porque somente ndés humanos € que temos sentidos e relacoes,
histéria/estoria, inicio meio e fim com algum propdsito metafisico. Nés
sabemos o que é sofrer, nés pensamos. Nenhum animal sabe fazer nada
disso, ou se sabem, € bem pouco.

Olhamos a natureza como algo fora da gente. Natureza ¢ |a fora, a
gente € aqui.

Arvores e plantas servem para decoracdo. Se existirem muito que
bem, se nao, fazer o qué? Nao é a toa que o racismo ambiental relega os
mais pobres as areas cobertas de cimento, sem parques, arvores e esgotos
ao céu aberto. Uma teologia sem terra permite que essas coisas acontecam
porgue a gente nao presta atencado. Tem coisa mais importante pra prestar
atencao, pra sobreviver.

Os rios ja andam tao poluidos que nao servem pra nada a nao ser para
ter esse fedor insuportavel.

Os passarinhos sao uma linda distracao. Mas também servem para o
nosso estilingue!

Os vira-latas nao tem dono, sao como pessoas de rua, ja nao valem
muito e s6 atormentam a gente. Tanto um como o outro carregam piolho,
sarna, carrapato e sao fedidos. Se forem chutados, queimados, bem, eles
merecem.

11 Vejam que lindeza esses animais e tantos outros no lindo livro de Lalau e Laurabeatriz “Brasileirinhos da
Amazobnia. Poesia da Nossa Maior Floresta, Companhia das Letrinhas, 2020.

66



OXOMOMONOIIMINMINOXONRD

Essafaltadematerialidadefezagenteviverem pensamentossubjetivos:
Somos herdeiros do pensador Francés René Descartes que tentando achar
uma prova da sua existéncia disse “Penso logo existo.” E assim, o pensar
abstrato comigo mesmo € a prova da minha existéncia. Aprendemos a
viver na abstracao desses pensamentos. Assim, o que nos faz humanos € a
capacidade de pensar, de acreditar e de ter duvida. A teologia gira muitoem
torno da crenca e da duvida, da fé e da falta de fé. Nao pensamos que somos
porque dancamos e somos parte de uma danca cosmica, porque cantamos
e somos um concerto de infinitas vozes cantando, porque vivemos numa
teia de relacdes onde a minha existéncia s existe nao porque eu penso,
mas porque eu me relaciono com humanos mas fundamentalmente me
relaciono com tanta coisa que nao € humana. Nosso corpo esta cheio de
células nao humanas que me fazem humano.

Continuando, 0 N0sso pensar Nnao é s6 abstrato, massempre individual:
penso sO por mim e s6 devo 0 meu pensamento a mim mesmo! A maioria
das terapias ficam nesse olhar pra dentro, onde o dentro tem muito pouco
do mundo natural. Nao é a toa que o lider Yanomami Davi Kopenawa
que escreveu o fascinante livro A Queda Do Céu, disse que o branco (aqui
entendido como todos os nao indigenas) s6 sabe sonhar consigo mesmo.
Nao ha florestas em nossos sonhos e quando aparecem, sao quase cComo
nos filmes de terror, guardam monstros que Nnos ameacam.

Nosso mundo interior € feito disso mesmo, de interioridades: nossa
subjetividade, inconsciente e consciente. Nessas complicadas relacoes,
entendemos 0 nosso viver como sendo somente com outros humanos,
sempre a partir de uma certa nocao de individualidade humana. Nao
entendemos o passarinho como sendo noés mesmos, cantando nossas
proprias cancdes. Nao entendemos a vida como sendo dependente dos
rios e caminhando como os rios. Nao nos relacionamos com as plantas e
arvores como se fossem seres vivos que precisam ser vistos e entendidos
como seres viventes, com espirito, e que sentem e sabem de tantas coisas
gue nem imaginamos. Tudo tem um coracao pulsante e achar ressonancia
nesses coracdes todos teria que ser um dos nossos trabalhos “interiores”
mais profundos.

A modernidade nos desassociou do mundo natural e animal de
tal maneira que a gente pode usurpar, matar e destruir sem maiores
preocupacdes. Sem a anestesia da modernidade jamais poderiamos ter
chegado onde chegamos. Por exemplo, se nos relaciondassemos com as
arvores como seres viventes, e tao fundamentais como nossa espécie,
teriamos muita dificuldade em fazer o progresso que fazemos. Ou mesmo
usar animais para testar remédios e tratamentos e saber como a nossa vida
pode se desenvolver. Isso € algo ja tao naturalizado que ja consigo ouvir os
cientistas falando: pois entdo vocé nao quer os progressos da ciéncia para a

67



COMOMOPIPIMOIMIMONONONRE

suavida melhorar? Nao pode tomar remédio tal,entdo... Além do mais,foram
somente alguns macacos, outros ratos insignificantes (quem quer rato vivo,
vocé&?) coelhos e outros animais quaisquer sujeitos a alguns experimentos.

Pois €, a questao nao € simples. Mas o0 que quero pensar aqui €&
exatamente essa distancia do mundo natural como perpetuador dos
delirios humanos, das tantas formas de destruicao e da falta mais absoluta
da relacionalidade com a terra.

Porque essa forma moderna que nos formou e forjou, faz com que a
nossa capacidade de sentir algo funcione somente para sentir pelo humano.
Nao sentimos a dor de um rio poluido, a dor de um animal indo para o abate,
a dor de uma arvore sendo cortada.

A vida da fé é a vida espiritual que se encaminha por esses caminhos
gue todos ndés vivemos. E fica facil desenvolver uma fé que se mostra eficaz
pelossucessosfinanceiros. O ganharalguma coisa pelafé éoextrato bancario
da vivéncia com Deus. Ja que vamos perdendo nosso lugar no mundo e
com quem lutar, a igreja e suas maquininhas de cartao de crédito viram
muitas vezes a unica aposta da mudanca a que se apegar. O Espirito Santo
€ um lugar dentro ou fora da gente, mas a gente nao tem muita certeza
onde. E nessa fresta entre o transcendente e o imanente que as igrejas vao
traduzindo o movimento do Espirito Santo como um lugar mais de conquista
e de sobrevivéncia do que de relacionalidade. Tudo esta e deve estar para
além do mundo natural. Nao se pensa por exemplo que o caminho da fé é
o de cuidar das sementes nativas e criar uma roga comunitaria, e que isso
poderia ser mais fundamental que as ofertas pras igrejas...

Ateologia foi quase sempre um falar de Deus acima de tudo! O carater
de Deus, a santidade de Deus, a eternidade de Deus, tudo 1d em cima. E o que
se chama de teologia do alto! Entao, quando Bolsonaro vem com seu jargao
teoldgico “Deus acima de tudo,” todo mundo entende, mas alguns cristaos
entendem ainda mais. Para estes, esse jargao mostra que a afirmacao
“Deus esta acima de tudo” significa compromisso com Deus, e nao com
os “homens.” Por isso, colocar um candidato “terrivelmente evangélico” no
Supremo Tribunal de Justica é a tentativa de fazer os trabalhos diarios do
Tribunal comecarem com uma oracao, que € o sinal da prioridade de Deus
navida do pais. E tudo estara resolvido. Assim como George Bush, o filho, nos
Estados Unidos, orava todos os dias na Casa Branca antes de bombardear o
mundo inteiro em nome de Deus!

Pois é... o Deus da espiritualidade simples e de fachada é sempre mais

facil do que o Deus das complexidades dos biomas naturais, das florestas
ainda em pé, e das tantas vidas que os rios oferecem.

68



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

Voltar para a terra é nosso desafio aqui, algo tao dificil quanto
desafiador. Continuaremos esse papo na proxima edicao da CT. Por esses
dias € preciso nos juntar com os povos indigenas pela luta dos seus direitos
e contra o chamado “marco temporal” que, se aprovado, vai arrebentar
com muita terra indigena e destituir tantos povos indigenas. Enquanto
escrevo, em Brasilia esta acontecendo a maior manifestacao indigena
desde a Constituicao Federal de 1988. Sao mais de 6000 indigenas de 173
povos de todas as partes do Brasil. Caminhavam, cantavam, ritualizavam,
protestavam, gritavam palavras de ordem em torno do dizer maior: BRASIL
TERRA INDIGENA. Na imprensa nao havia nada, pois os indios s existem
como impedimento ao “progresso”. Ao ver essa manifestacao hoje, senti
uma imensidao dentro de mim e uma certeza de que valeu a pena estar
vivo e ter testemunhado esse dia histérico nesse pais aflitivo. Sigam a APIB
- Articulacao dos Povos Indigenas Brasileiros.

Qualquer fio de fé aterrada que valha a pena hoje em dia precisa
se juntar a luta dos povos indigenas agora! Desesperadamente agora!
O agronegdcio, junto com a bancada do boi, da bala e da biblia, e todo o
governo federal vao destruindo tudo o que é vida em nosso pais. Voltar a
uma teologia com terra precisa passar necessariamente por uma conversao
radical aos indigenas de nosso pais. Radicalizar ao lado deles, seguir as
pautas que eles sugerem, ouvir seus cantos e vozes. Porque sem eles, nao
teremos mais terra, e assim, nao teremos mais qualquer forma de divindade,
mesmo o Deus cristao.

[eslogia Cem Terra
Parte 3

Somos muitos Severinos
iguais em tudo e na sina:

a de abrandar estas pedras
suando-se muito em cima,
a de tentar despertar

terra sempre mais extinta,
a de querer arrancar
alguns rocado da cinza®

Joado Cabral de Melo Neto

12 Joado Cabral de Melo Neto, Morte e Vida Severina (Sao Paulo: Alfaguara, 2016).

69



OXOMOMONOIIMINMINOXONRD

Pois continuamos falando sobre teologia sem terra pra tentar
entender nosso mundo. A teologia sem terra € uma teologia desvinculada
do mundo natural, uma teologia que acha que nao tem nada a ver com a
terra. E essencialmente uma teologia do humano, que quer ter a ver com a
cultura humana e o mundo dos “homens.” Nada de natureza, de bichos, de
terra, plantas ou agua. Essas coisas pertencem a biologia e nao a teologia.

As liturgias e teologias cristas sempre nos fizeram pensar que tudo
O que existe, desde as células até as montanhas, as aguas todas, arvores e
florestas, os animais e tudo o que vive, vivem por causa dos humanos ou para
satisfazer as necessidades e desejos humanos. De acordo com essa forma
de se pensar Deus e a vida, o mundo so é possivel se nds, seres humanos,
existirmos; sem a gente, o mundo nao existiria, nem teria significado ou
propdsito. Nos somos os produtores de sentidos, nao sé pra gente mesmo,
mas para tudo o que existe. Sem a nossa presenca, 0 mundo e a “natureza”
nao teriam mesmo um porqué de existir. Na verdade, sem a presenca
humana, as coisas continuariam a ser bestiais, incivilizadas, rudes, atrasadas,
animalescas, correndo o risco de nos destruir ou se autodestruir. O presente
da racionalidade humana é dar uma ordem adequada ao mundo - uma
ordem hierarquica que se estabelece pela pureza, pelo controle, por uma
origem unica, pela totalidade e pelo controle das diferencas.

A teologia seguiu um desejo impossivel de autopoiesis, de criagao de
si mesmo, como se a gente pudesse se criar do nada, assim como algumas
leituras do livro de Génesis falam de um Deus que criou o mundo do nada.
Sim sim, primeiro criados por Deus para entao, continuar o trabalho de Deus
e criarmos a Ndés mesmos e 0s outros, Nno nome de Deus. Esquecemos que
somMos simpoiesis, criagao mutua, coletiva e que somente somos humanos
por causa da acao de células e tantos organismos nao humanos que vivem
em nosso corpo e nos fazem humanos. Na verdade, nunca fomos somente
humanos. (Vejam uma entrevista com Donna Haraway: Se nés nunca fomos
humanos, o que fazer?)

Se ndao somos autopoiesis mas simpoiesis (fazer-com) é porgue
vivemos em companhia de outras espécies, participamos e partilhamos
mundos complexos com nao humanos, num fazer-com outros, o mundo
gue vivemos.® Somos uma legiao! Nao de demaonios necessariamente mas
de bilhdes de seres vivos que nos habitam e nos fazem viver! Somos mundos
minerais, animais, vegetais, maquinicos, tudo junto! Qualquer teologia
também é feita desses mundos!

13 Vejam o novo livro de Donna Haraway, O Manifesto Das Espécies Companheiras — Cachorros, Pessoas
E Alteridade Significativa pela editora Bazar do Tempo.

70



OHOPIPOMOMONININONOX

Entdo, quando falamos de cultura e socializagao, tendemos a pensar
gue a natureza esta no lado oposto. A cultura e os atos culturais sao as acoes
gue mudam o mundo enquanto a “natureza” estd do lado de dentro, da
internalizacao que recebe os atos culturais. Seria a anti-socializagao, da vida
gue Nao se Move, que é paz mas assombro, e que precisa ser controlada por
nos, seres da cultura. Por isso falamos: quero ir pra natureza ficar sozinho
sem ninguém! Sem saber que |a estaremos tao acompanhados quanto nas
grandes cidades. Pois €, além dos pensamentos abstratos que recebemos
da filosofia grega como forma de constituicao do conhecimento, a danada
da modernidade também deixou claras nao apenas a distingcao entre tempo
e espaco (historia e natureza), mas também a diferenca entre o individuo e
sociedade, a natureza e a cultura, a tradicao e a originalidade, o sentimento e
0 pensamento, o sagrado e o secular, o universal e o particular, objetividade
e subjetividade, o fisico e o moral, imanéncia e transcendéncia, animal e
humano, corpo e espirito, e assim por diante. Dois lados que se pertencem e
se opdem entre si.

O cristianismo é uma religidao feita dessas binaridades. Deus é
transcendente, nds somos imanentes; viveremos no céu, embora tenhamos
gue passar pela terra; Deus esta nos céus o Diabo debaixo da terra; a historia
€ uma certa abstracao onde Deus planeja a salvagao, e a cultura € o lugar
da encarnacao de Deus. A natureza parece ser, na melhor das hipoteses,
um lugar secundario da revelacao de Deus, ou entdao, um lugar tao
desnecessario quanto sem valor real ou importancia vital para se entender
o amor de Deus. O corpo deve ser controlado pelo espirito, assim como
0S animais precisam estar sob o dominio dos humanos. Os sacramentos
cristdos, embora possiveis somente porque feitos da terra, pao, uva e agua,
devem ser colocados em um altar, acima da terra, elevados, para ganharem
um significado real/sagrado. Tudo isso forma a teologia sem terra.

E mais, a lei da teologia sem terra € marcada mais pela autonomia
cultural do que pela relacionalidade ecolégica. A fé € um dom interior a
ser vivido como testemunho ao mundo, no mundo, mas sem pertencer
ao mundo. Pois 0 mundo, como aprendemos na igreja, jaz no maligno e a
natureza sofre por causa do pecado. Toda a fé crista acontece na e através
da cultura, pois a fé € um acontecimento espiritual marcado pela cultura.
A encarnagdo mesmo acontece em espacos culturais = Jesus-homem-
cultura. Nesse eixo, a natureza se manifesta como risco se a fé for deslocada
da cultura para a natureza.

A fé nos espacos naturais € um risco demoniaco pois nos faria chegar
a0 animismo e na crenca de que as coisas todas existem! Seria muita
materialidade para uma fé que morre de medo da idolatria, que seria a
matéria com sentido. Para dar conta dessa necessaria divisdao, a natureza
Nao necessita ser toda demonizada pois carrega em si uma grag¢a natural
de Deus que podemos perceber. “Os céus proclamam a gldria de Deus”

7



COMOMOPIPIMOIMIMONONONRE

diz o Salmista. O povo de Deus vai orar no monte para ter mais comunhao
com Deus. No entanto, os céus e os montes servem como auxilio ao que é
realmente importante: a comunhao com Deus. Pois 0 que € preciso mesmo
€ a graca redentora e especial de Deus em Jesus para nos salvar e que
acontece no coracao humano. Pois bem, se falamos na revelacao especial de
Deus e em salvacao, falamos necessariamente de Jesus. E Jesus na teologia
sem terra, s6 pode ser compreendido por meio da cultura.

Tomemos um exemplo da teologia classica. O livro Cristo e Cultura
do tedlogo Norte Americano H. Richard Niebuhr de 1975, descreve Jesus
Cristo em relacao a cultura em cinco maodulos diferentes: Cristo contra a
cultura, Cristo da cultura, Cristo acima da cultura, o paradoxo entre Cristo
e a cultura e Cristo o transformador da cultura. Essas cinco categorias dao
a0s cristaos uma nogao de como se relacionar, negar, se opor ou se envolver
com a cultura. Pois como fica claro, esse Cristo da cultura nao tem nada a
ver com a natureza.

Ha algo importante nesse livro pois nos ajuda a olhar para as formas
como a cultura é elitista e expulsa as pessoas pobres para as fronteiras da
sociedade. Essa teologia cultural nos ajuda a olhar para a periferia como
lugar privilegiado para o acontecimento de Deus no mundo. Pois € |a na
periferia onde Jesus viveria, e onde faria seu ministério.

Porém, esse olhar cultural esquece do olhar do mundo natural que
constitui mesmo a cultura. Somos nao s6 as musicas e dangas mas tambéem
0s rios tornados abjetos, somos as arvores tombadas, somos o deserto sem
vegetacao.

Por isso temos tanta dificuldade com os indios. Eles ndo se encaixam
em nossos rotulos culturais. Ndo sdo nem pobres hem aculturados. E um
caso de hibridez desde a sua origem, de mistura desde o seu nascedouro e
que nao passou pela necessaria aculturacao e consequente abandono da
natureza para o mundo da civilizagao. Por isso a tentativa constante de fazé-
los entrar no caldeirao dos pobres, aculturados, porque assim se tornariam
mais administraveis. O antropoélogo Eduardo Viveiros de Castro faz uma
critica profunda a essa tentativa de tornar pobres os indios das nossas
sociedades.

Essa tentativa de aculturacao dos indios pode ser vista na fala
condescendentede Bolsonaroquandoeledizqueosindiostambém querem,
e tém o direito de viver bem como os brancos. Mas a gente precisa quebrar
essa dualidade natureza/cultura. Todos nds somos natureza e cultura, como
diz Haraway, natureza-cultura. Pois a natureza, a ecologia, o meio ambiente,
sao recursos para oempreendimento multicultural humano. Nao! Nés somos
a natureza, a ecologia, 0 meio ambiente. Mas também somos cultura. Nessa

72



OROMIMIMOMLONINIRONRORN

vida vivida em mutualidade, natureza-cultura, uma vida conjunta entre
animais e a gente, entre cachorros e gatos, entre passarinhos e plantas,
O NOSSO respirar € o eixo onde se sustentam a vida multipla e de diversos
mundos e formas de viver. Todas as narrativas que estruturam a vida, a
religiao e todos os modos de vida sao essa emergéncia que vem da relacao
natureza-cultura.

Por isso precisamos sair dessa teologia (imaginaria) sem terra, cujo
eixo teoldgico sonha em ser auténomo, auto-referencial e que gira somente
em torno de culturas humanas. A ecologia e a vida das maquinas, a natureza
e a cultura, as espécies todas, incluindo a humana, € a vida inteira que se faz
plena a cada momento, a cada dia.

Na verdade, a teologia sem terra nao existe. Ela € discurso e esta em
toda parte. Nao tem nada de ecologia nela. Tudo nela quer ser humano mas
tudo nela é terra. Nesse desejo demasiado de ser humano, e pleno, esquece
gue o que faz da teologia, em primeiro lugar, € um Deus que é terra, que
€ semente, que é sol e lua, que vive N0 Mmar € Nnos rios e se manifesta em
sua plenitude em cada arvore isolada nas nossas ruas, em cada flor que
desabrocha |Ia no meio do cimento perto das nossas casas.

Estamos profundamente vinculados a terra. Ganhar a consciéncia
de que temos vinculos profundos com a terra nos da forca pra vivermos
melhor e cuidar da terra como nunca cuidamos. Ganhar vincularidade é
ganhar um olhar e um sentir diferente em nossas formas de relacao. Esse
€ essencialmente o trabalho decolonial: entendermos que a imposi¢cao da
colonialidade € dupla: nos fazer perder os vinculos com a terra e uns com
0S outros, e também fazer perder nossa memoaria desses vinculos. Quando
achamos que toda luta e resisténcia somente acontece no mundo da
cultura, e que a terra nao faz parte de nossa luta, somos resultado e agao da
colonialidade que nos tomou nao somente a terra, mas o coracao € a alma.
A juncao venenosa do colonialismo, do capitalismo e do cristianismo nos
tomou o territdrio, mas nos deu Deus no coragao!

Por isso que precisamos aprender com os indigenas que nos ensinam
sempre: a luta da terra € o inicio e o fim de toda luta. Como disse Eduardo
Viveiros de Castro em um dos seus tweets: “A condicao indigena se dispde
hoje (porgue sempre) no cruzamento de todas as lutas populares.”

Ganhando novos vinculos com nossos indigenas, a gente aprende
gue a luta precisa ser pela terra como a luta contra o patriarcado, o racismo,
a xenofobia e a desigualdade. Entao continuamos juntos de todos os povos
originarios na luta que se faz em Brasilia contra o Marco Temporal para
aprendermos a razao da nossa luta maior.

73



OPROMOMONOPIPONMOMOXORKE:

A ArticulagcGo Nacional de Mulheres Indigenas Guerreiras da
Ancestralidade esta lancando um projeto lindo chamado reflorestamentes
(https://reflorestarmentes.org). Deem uma olhada.

Pois é isso que a teologia sem terra precisa: se a-terra-r, se re-florestar,
se rio-nificar, se mar-ejar, se Ave-Mariar, se onca-pintar. Fazer da chuva um
hino de gratidao, fazer do alagamento uma profecia contra governos que
encheram as cidades de cimento. A teologia da terra faz da oracao uma luta
espiritual e concreta pela terra, pelos animais, pelo cerrado, pelas florestas e
pelo pouco de verde que ainda existe perto das nossas casas.

[eclogia Sem Terra
Parte 4

Debulhar o trigo

Recolher cada bago do trigo
Forjar no trigo o milagre do p&o
E se fartar de pdo

Decepar a cana

Recolher a garapa da cana
Roubar da cana a dogura do mel
Se lambuzar de mel

Afagar a terra

Conhecer os desejos da terra
Cio da terra a propicia estacdo
E fecundar o chao®

Terminamos hoje esse texto que fala da teologia sem terra.

Adificuldade queagentetemdeserelacionarcomaterravemtantode
uma maneira de pensar que acha que pensamento é algo que construimos
sozinhos, quanto pela ideia de que se constitui pela labuta de leitura de
textos e conhecimento que buscamos em um lugar, em um pensador/a, ou
em uma escola de pensamento. Por pensar assim, acabamos por considerar
a verdade como propriedade de um individuo ou uma instituicao.

15 Milton Nascimento e Chico Buarque, Cio da Terra, Chico Buarque, CD: Chico 50 Anos - O Cronista,
1994.

74



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

Mas na verdade, o conhecimento esta posto entre os lugares, entre
o aqui e ali, entre vocé e eu. E nesse interregno que os movimentos do
saber literalmente se movem e se relacionam. E como um terceiro espaco
misturado, ou como diz Luiz Antonio Simas, um cruzo que vai sempre
dar em outra coisa. O conhecimento esta entre a rua e a escola, a igreja
e o partido politico, a terra e nossos corpos, territérios de envolvimento e
relacionalidades, os espiritos e os rituais, tudo é cruzo. No mundo natural,
tudo é feito de padrdes e estruturas de relacao, de simbiose e de misturas.
A gente nunca nasce puro. Desde a gestacao, a gente ¢ feito de bilhdes de
células humanas e nao humanas, de terra e de pd das estrelas. Ninguém
nasce puro ou se torna puro. A no¢cao de pureza € um ideal da modernidade
para limpar identidades de um grupo e preservar seus valores de hierarquia
e poder.

Mas a dificuldade de se pensar a terra e nossas relacdes mais
profundas com o mundo nao humano, ou mais que humano, também vem
de uma estrutura politico-econdmica que privilegia o individuo acima de
tudo. O individuo artificial do Leviata de Hobbes contra o mundo natural.
Ha sempre uma luta entre o humano/cultura contra o mais que humano/
natureza. Nesse mundo cindido, a natureza é essa bloco inerte e que nao se
move e Nos 0s humanos a matéria que movimenta tudo. Criamos a farsa do
individuo que precisa ser o centro de tudo para controlar o nao humano, o
nao cultural, ou seja a natureza.

A gente vé isso com a COVIDI9. A COVID mostra um imenso
antagonismo entre o mundo humano e o mundo natural. O excepcionalismo
humano fica tao evidente. No6s nao respeitamos limites nenhum e fazemos
dos animais e dos espacos naturais o que queremos. Nao temos limites! E
nessa arrogancia de controlar a natureza e dominar tudo, a gente entra “na
natureza” para devastar,arrancar,comer, usar e transformartudoemalguma
forma de consumo. Nessa ganancia de querer tudo e de achar que estamos
acima da natureza e portanto nada vai nos causar problemas, o mundo
natural nos mostra que somos co-dependentes. A saude do mundo natural
€ também a saude dos humanos. O mundo natural e o cultural sao lugares
de vida compartilhada e de remédio mutuo. Por exemplo, recentemente
foi descoberto que um “fungo aquatico que ja extinguiu diversas espécies
de anfibios ameaca agora sapos terrestres.” '° Se esse fungo nao for extinto,
a biodiversidade daquele local corre risco. Assim, somos remédio para o
mundo natural, assim como o material que cria as vacinas vem do mundo
natural como cura para nos. E se ndao pararmos a devastacao e o extrativismo,
cientistas nos dizem que outras pandemias virao.

16 Fungo aquatico que j& extinguiu diversas espécies de anfibios ameaca agora sapos terrestres, https://
agencia.fapesp.br/fungo-aquatico-que-ja-extinguiu-diversas-especies-de-anfibios-ameaca-agora-
sapos-terrestres-diz-estudo/36843/#.YUNI97jXiOk twitter

75



OHOPIPOMOMONININONOX

Quantas epidemias serao necessarias até que aprendamos a cuidar
da terra como cuidamos de nossos filhos e filhas? O que fazemos com a
terra € somente espelho do que fazemos com a gente mesmao.

Um outro lado desse imaginario individualismo (porque nunca somos
ou estamos sozinhos, somos feito de muitas células vivas e vivemos ao
redor de tantos outros seres vivos: plantas, minhocas, passaros, etc). mas
gue traz consequéncias nefastas para a nossa vida em comum, é a gritaria
de algumas pessoas que sao contra as mascaras de protecao porque dizem
gue é direito deles de nao usar. Nao pensam que o direito deles s € possivel
guando nao coloca um outro individuo em perigo. Se individualidade € a
tentativa de vida plena, entao todos teriam que ter vida plena. Mas para
isso acontecer € preciso limites e responsabilidades, ndo sé direitos. Somos
uma comunidade antes de sermos individuos. E essa comunidade é que
nos forma enquanto individuos.

Mas é preciso pensar essa comunidade de forma muito mais ampla.
Precisamos pensar nao sé nos direitos humanos mas também nos direitos
de outras espécies em viver uma vida plena e digna. Se vamos pensar
em direitos, entao precisamos pensar nos direitos dos rios, das oncas, dos
tamanduas, dos tambaquis, das florestas, dos corais. Entretanto, nossa
estrutura democratica, em seus entornos sociais, urbanos, politicos e sociais,
se baseiam essencialmente no direito humano, sempre demasiadamente
humano. Como seria pensar a democracia com 0s Nndao humanos: outros
animais, oceanos, matas ciliares e passaros? Mas todos os critérios de
vida sao humanos e de projecdes humanas sobre os mais que humanos.
Esquecemos que sao esses mais gue humanos quem nos dao vida e tém
direito a vida também. Como a gente aprende com os indigenas, somos
todos guardias e guardides da terra. Essa nossa democracia vive como que
acima da terra, com uns poucos donos da terra que tornaram tudo coisa
privada e agora controlam tudo o que podem. Ainda nao aterrizamos, como
diz Bruno Latour.

Temos muitas politicas de desenvolvimento urbanas mas temos
poucas politicas de cuidados com a terra. Em nossa democracia, nao temos
compromisso com geragdes que nos precederam nem com as que Virao
depois de nds. Temos pouquissima ancestralidade e raro pertencimento a
terra em nossas democracias. O proprio prefixo ‘demos’ € um termo para
0 povo humano. Teriamos assim que pensar uma teologia politica que
partisse da terra e das leis da terra onde o humano fosse somente uma
espécie entre tantas outras. Para isso é preciso atentar a terra, perceber a
terra, seus desejos, seus movimentos, seus padroes de vida e relacdes. é
preciso observar as tantas e imensas formas de vida, desde as mais invisiveis
aos olhos humanos até as mais obvias.

76



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

A teologia tradicional nunca nos ajudou muito nesse pensamento.
Porque a teologia sempre foi um pensar de cima, sobre os atributos de
Deus: sua onisciéncia, onipresenca, onipoténcia, sua providéncia, seu amot,
seu plano universal, etc. Foi com a teologia da libertagcao que a teoldgica
comecou a pensar em Deus a partir de baixo, do mundo das gentes sofridas.
Comecou a pensar Deus a partir dos pobres, e das relagdes de injustica e
morte. Com a teologia da libertacao ganhamos formas de pensar o mundo a
partir da dor de quem sofre e € excluido. Entretanto, a teologia da libertacao
abriu poucos espacos em relagcao a terra. Mas os caminhos que fez, foram
caminhos potentes que nos dao muito pra continuar. Por exemplo, temos
tedlogos e biblistas brasileiros sensacionais que nos ajudaram a pensar
com a terra: Milton Schwantes, Rubem Alves, Ivone Gebara, Leonardo Boff e
Nancy Cardoso sao alguns de nossos pensadores mais potentes.

Milton Schwantes |é a Biblia e nos fala da terra como um jardim
de Deus, e vé na luta pela terra a luta de classe entre camponeses e os
chamados poderosos. Ele fez parte de varios acampamentos dos Sem Terra
no Sul do Brasil e fez reflexbes fundamentais para pensar a Biblia a partir da
experiéncia dos mais fracos.

Rubem Alves nos ajuda a pensar a utopia nas coisas peguenas. Ele nos
fez prestar atencao nos jardins de casa, nas arvores, nas flores. Nos deu uma
outra perspectiva da relagcao entre nos, os bichos, a brincadeira, a poesia e a
criagao.

Leonardo Boff nos faz pensar toda a terra a partir do principio do
cuidado. Sua labuta é tao ampla. Ele tem nos ajudado imensamente a
pensar a relagcao terra-humanos e Deus.

lvone Gebara mudou a forma de fazer teologia. Ela fala da terra como
lugar de inicio do pensamento. O pensamento acerca de Deus comeca a
partir da luta das mulheres e das relagdes de género. Assim, ela combate
veementemente o patriarcalismo, a forca e controle que os homens impdem
no campo da teologia. Ela nos faz ver o quao deforme é este edificio teoldgico
e como ele foi construido em estruturas perversas de poder masculino. Tao
perverso que nem ela e nem Nancy Cardoso conseguiram empregos em
escolas de teologia do pais. Tudo € homem, e homem branco!

A Nancy Cardoso € uma mistura de tedloga e biblista que relaciona
a terra, a sexualidade, os meios de producao e os textos Biblicos. Ela faz
parte da Comissao Pastoral da Terra e nos faz pensar em tantas formas de
relacdo: a agricultura local, as resisténcias feministas, as sementes, os rios,
as miudezas da terra, e formas de criar a vida a partir da terra. Tudo sempre
junto e a partir da vida e labuta dos camponeses que trabalham e lutam
pela terra.

77



OPIPROMINMOMOMONINRONRORKE.

Com essas e esses pensadora/es, toda a teologia se move de lugar.
Nessas/nesses tedlogas e tedlogos, ndo € que a teologia tem terra, mas sim a
teologia é a terra! Elas/es nos servem de luz nesse caminho de vinculacdes
de volta com a terra. Essas vinculacdes fazem um caminho duplo: é preciso
um retorno da terra para o0 nosso pensamento e as formas do nosso viver e
pensar voltados 3 terra. E preciso aprender com a terra a lei da terra, e assim
como espelhamento, fazer a mimica bioquimica dessas relacdes da terra
entre Nos.

Pois a vida da terra vai se esgotando. Ainda tratamos a terra como
recurso natural e esses recursos estao se esgotando. Mais do que “recursos,”
o mundo natural é feito de parentes nossos, COMoO NOS ensinam 0S Povos
indigenas. E preciso restituir o valor do mundo natural. As coisas da terra
tem um valor intrinseco que nao precisamos dar pois ja esta dado. Desde
sempre. Como diz o poeta Wendell Berry, nao ha coisas sagradas ou nao
sagradas, somente coisas dessacralizadas. O trabalho da teologia entao,
assim como de todas as formas de pensamento, € restituir o sagrado aquilo
qgue foi roubado, arrebentado, destruido, destituido de seu valor intrinseco.
E preciso sacralizar de novo o que foi dessacralizado.

Quando a teologia fala da Imago Dei fala tanto de representatividade
e nao de esséncia. Seja representacao ou esséncia, se a gente falar que a
imagem de Deus esta no ser humano ou é o ser humano, a gente precisa
aprender que cada folha de cada arvore, cada afluente derio, cada borboleta,
cada passarinho, cada caranguejo, minhoca ou abelha, tem um valor tao
profundo como cada um de ndés. E mesmo o valor de Deus!

Poisenfim, dessa reflexao toda, o que temos que fazer € seguir primeira
e fundamentalmente, a lei da terra. Nao as leis da constituicao, ou as leis de
Deus ou de qualquer religido. A lei primeira, a lei maior, € a lei da terra, como
Nos ensinam os indigenas. Se a gente seguir a lei da terra, seus movimentos,
sua velocidade vagarosa, suas necessidades, suas formas de diversidade e
criagcao da vida, todos os mundos, humanos e mais qgue humanos, poderao
caber na terra. Assim como todas as religides. Havera tantos mundos na
terra quanto ja ha vida na terra. Uma teologia da terra €, pois, a luta para que
haja terra para todos os mundos.

E assim poderemos cantar a festa da natureza, sendo nés mesmos a
natureza.

78



Fecta da /Vatureza

Chegando o tempo do inverno Nas terras do meu sertdo

Tudo € amoroso e terno Depois que o poder celeste

No fundo do pai eterno

Sua bondade sem fim Mandar a chuva pro nordeste
De verde a terra se veste

Sertdo amargo esturricado E corre agua em borbotdo

Ficando transformado

No mais imenso jardim A mata com seu verdume

Num lindo quadro de beleza E as fulé com seu perfume
Se enfeita com vagalumes

Do campo até na floresta Nas noites de escuriddo

As aves ld se manifestam

Compondo a sagrada orquestra Nesta festa alegre e boa

Da natureza em festa Canta o sapo na lagoa

O trovdo no ar reboa
Tudo é paz tudo é carinho
No despertar de seus ninhos

Cantam alegres os passarinhos Com a for¢ca desta dgua nova
O camponés vai prazenteiro O peixe e o sapo na desova

O camaledo que se renova
Plantar o seu feijéo ligeiro No verde-cana que cor

Pois é o que vinga primeiro
Grande corddo de borboletas
Amarelinhas brancas e pretas
Fazendo tanta pirueta
Com medo do bem-te-vi

4
Entre a mata verdejante
Seu pajé extravagante
O gavido assartante
Que vai atrds da juriti
Nesta harmonia comum
Num alegre zum zum zum
Cantam todos os bichinhos...






81

CREDO DEL DIOS DE LA CREACION

Creo en el Dios del primer dia,

aquel que vio el caos y que quiso la belleza,
aquel que vio la noche y quiso la luz,

aquel que de la nada lo hizo todo.

Creo en el Dios del dia segundo,
aquel que nos dio un horizonte para la esperanza,
un lugar al que seguimos llamando cielo.

Creo en el Dios del tercer dia,

gue hizo correr las aguas que sostienen la vida,

que hizo de la tierra un suelo bendito

para los arboles que renuevan el aire y ofrecen sombra,

para que produzcan alimento suficiente para todos y todas,

para que la belleza de riosy mares y montes y valles nos enamoren cada dia.

Creo en el Dios del cuarto dia,

aquel que dibujé galaxias y estrellas y soles
y planetas y nubes en el firmamento celeste,
en ese universo que sigue expandieéndose

Yy que jamas lograremos abarcar.

Creo en el Dios del quinto dia,
el que cred a las aves y a los peces, a los mamiferos y a los reptiles.
Y que a todos con ternura los bendijo para que poblaran la tierra.

Creo en el Dios del dia sexto,

gue creo al negro, al rojo, al blanco, al amarillo,

porque en diversidad nos hizo

barro y espiritu, fragilidad y eternidad

para gloria de su nombre.

Creo en el Dios no binario que a su imagen y semejanza
nos dio la libertad de ser y de vivir en plenitud.

Creo en el Dios que nos confié el cuidado de su creacion.

Creo en el Dios del séptimo dia,
aquel que vio todo bueno y que,
creyendo en la humanidad naciente,
descanso...

quiza demasiado pronto.

Gerardo Oberman
Red Crearte



XOKOMIMOMOMONINROIROMONRKE

Cuidemoc la tierra

Maria Angela Palombo

Q
>
=]

| | J——

v N bﬁ—sz?—K—
o i o —

[— '

0+
Y = 6
V .t & N\
R

Por es - te mundo_hermo - so tan lle-no de co lor de
a-mos res -pon-sa - bles tua_a yu-da_es es - pe - cial el -

| 108
| 188
| 18
| 18

5 D7
N # N
Y = < N
Il I I I ! i -
.J L ] | 4= I—.I
luz y dea-le-gri - a yo te pi-do_un fa - vor. se
a - gua se ter - mi - na no de - rro - che - mos

G

— m—
|-_P_‘_d 3‘ o h)
— | o

g 2. C D7

hﬁ i — T
hﬂ;l F_i @_‘_||IIIIII
S — = — —

mas.Cui-de-mosla tie-rra no con-ta-mi - ne-mos y se-ramas pu - ro el airequeres-pi—-

| 18
| 18
[ 18
L

(

16 G C D
Qﬁ f t e o o — i —

b e . |T T s . sods, s
— I

D)
re - mos. Ha-ga-moss - top s-top s - top esco-sade lo - cos bas-ta de_aero - so - les

ol
(

Q

23
N 4 | — m— —— _Hﬁ_

G
3\5 ,W—P—F, = ﬁli’—g& i= oo IP

3
quenosen-fer-mande_a po - co Cui-de-mosla tie-rra sico-la-bo - ra-mos detan-tope-

Q!
[ 18
|,

{ YA
(

I/ —— —
e e e e e e e e e e T e e e e
v [ [

ANV
Py) T T ——

li-gro en-treto-doslasal - va-mos detan-tope - li-gro en-treto-doslasal - va-mos

Accesa a la
musica en
el codigo QR

2. Juntemos la basura, limpiemos nuestra calle
Plantando un arbol nuevo, renovamos el aire.
A los animalitos debemos respetar

Su vida es un derecho, merecen su lugar.

82



LOPKIMIRONMMOMIMONMOMONONRE

Dio¢ gracias por este
bello lvgar

Dios gracias por este bello lugar
Notatzin tlaxtlaui kauin kamela kualtsin
Al ver tus montanas florecer

Tikitaske motepeuan xochiyoke

Al sentir tu lluvia al caer

Tik mati tupan kiyaui

Y tu viento con tanto poder

Niman muajacau kamela kuautik

Gracias Dios por amarnos tanto
Tlaxtlaui notatzin ka kamela titechtlasotla
Y cada dia ver tu bondad

Ka mu mustla ti kita un tlin kualsin

En todo lo que creaste

Man nuchi uan tlin ti tlali

para disfrutarlo con los que amamos.

Ti pakiske uan iuan ti totlasotla.

Francisco Andraca Cleofas
Nahuatl region centro Guerrero, México




OPLOIOPIHKOMIHINMINONONK
[erra, vida, /barf ilha

e comunhio

Deus de amor, fonte de toda a vida, que habita na terra e no multiverso.
Tu és Criador, Mantenedor e Salvador!

Concede coragem para preservarmos a beleza e a integridade do meio
ambiente, da tua criacao.

llumina com a tua luz a vida das pessoas que destroem as matas, matam
0s animais, poluem as aguas e contaminam a terra, para que sejam convertidas
e possam cuidar e proteger a vida que € dadiva e béncao do teu amor.

Livra toda a tua criacdo dos sistemas de morte e de violéncia, que
propagam a extingao.

Perdoa toda a nossa omissao, descaso e desrespeito para com a vida que
tu crias e manténs a cada novo amanhecer.

Concede em nossa vida a tua graga e o teu amor pelo meio ambiente,
a Criacao, para que Nosso orar e agir sejam bencao, no cuidado e louvor com a
Criacgao.

Planta na nossa vida, mente e coracao as sementes da fé, do amor, da
esperanca e da paz. Que essas sementes florescam transformando-se em vida
digna e plena, na tua criagao. Ameém.

O Deus, manancial de toda a vida, fonte de toda beleza, criador do
multiverso. Alfarero da nossa terra: Fazei que a amemos como nossa mae e
irma, dom do seu amor, casa comum de toda vida, lugar de partilha, comunhao
e paz.

Inspira o cuidado e a protecao de nossa casa comum. Permita que
sejamos sal daterra, o bom tempero nas relagdes, conservando a diversidade da
vida. Pois, somos feitos do pd da terra, vivemos e nos envolvemos na amplitude
da terra e voltamos ao seio da terra, por seu amor e graga. Por todo o suor,
pranto e sangue na Terra derramados, e por Jesus Cristo, teu Filho, que nesta
terra habitou e a fecundou com seu amor, suor e sangue. Ameém.

Pastor Olmiro Ribeiro Junior
Secretaria de Agao Comunitaria IECLB

84




ROPROMOMONLOMIMOMOMONONRE

85

Hay que cuidar (a creacion

Gerardo Oberman

A
Allegro Bm E7
-0 4 4 g .

Y apn o ; PR — I T E—— S — \

y SR s R > B I T 7 I E—— ¢ T = |
ﬁ%ﬁi@:@ﬁ L1 !’—“—‘—’—H:l

Hay que cui - dar, hay que cui - dar,_ la tie - rra
A F#m Bm
- n e 4 | | | |
i — i i i — | | . i . .
| I I | [ ) ) I I I I
% P E— o o5 e o o
hay  que cui - dar Tie - ne de - re - cho la cre - a -
2da.vez
Bm E A FINE | 2.A
- N w4 . . 1 | | | |
Y apt I — —— —] T — \
Bl W2 I — ——
%E‘_:"—'——‘j:‘:@—'—ﬂ—di ¢ l
N 0 o
.v . . .
cion a vi - vir VI, Los
19 F#m Cﬂm D
_ne o | | | | | .

i e 1 | ] |
#b [ [ [ [ P G’I ()I =’ - -
\Q) ~

bos - ques, los ri - os, los cie - los, re - cla - man
D A F#m C#m
—-n e 4 | | | | | | .
7 " L T ; P ; I I I I I I I ;
A1 I T I f —& f | I f
e F e e === ==
nues - tra/a - ten - cion.___ El mun - do que Dios ha cre - a - do
Da capo
Cﬂm D E7
— 0 4 # . | . . aFINE

Y apt ; T T T T I I I I N
o | — e o &2
& p=| [ [ [ (" —— 24 . ¢
-\.) N

_ cla - ma por su re - den - cion.

// Hay que cuidar, hay que cuidar,
la tierra hay que cuidar.
Tiene derecho la creacion a vivir. //

Los bosques, los rios, los cielos,
reclaman nuestra atencion.

El mundo que Dios ha creado
clama por su redencion.

Hay que cuidar, hay que cuidar,
la tierra hay que cuidar.
Tiene derecho la creacion a vivir.



2SS 2SO KOOSO SV 7 78

Cemear
Meditagio

MUSICA
Quando o povo se reune (LCI 25)

ACOLHIDA

Bom dia! Acolhemos vocés com muita alegria, com a palavra biblica de 2
Pedro 3.13, que diz: “Nos, porém, segundo a promessa de Deus, esperamos
NOVOS Céus e nova terra, Nnos quais habita a justica”.

VOTO INICIAL (acender vela)

Nos reunimos sob a protecao e na presenca de Deus pai e mae, que cria
e mantém a vida, de Deus filho, nosso salvador e irmao e de Deus Espirito
Santo, sopro de vida e justica! Esse Deus que nos chama a semear um
mundo de mais cuidado, paz, justica e amor! Améem.

ORACAO DO DIA

Deus de bondade, Criador de todas as coisas que existem. Te agradecemos
por esta manha, por mais um dia, presente que recebemos da tua mao
amorosa e criativa. Anima-nos, inspira-nos e abre nossas mentes e coracoes
para refletir sobre a diversidade, harmonia e beleza da tua Criacao, da qual
somos parte e somos convidados e convidadas a cuidar e semear. Ajuda-
Nnos a perceber onde Nnosso comportamento pode significar agressdes ou
violéncia a tua criacao. Ajuda-nos a repensar e mudar habitos, para que
nossas agcdes busquem sempre a justica e o cuidado com a tua criagao. Em
nome de Jesus oramos. Amem.

MUSICA
Pbe a semente na Terra (anexo p.54)

LEITURA BIBLICA

2 Corintios 9.10: “E Deus, que da semente ao que semeia e pao para alimento,
também suprira e aumentara as sementes e multiplicara os frutos da justica
de vocés.”

REFLEXAO

Quem aqui ja semeou algo? Quando semeamos, lancamos uma semente. E
isso é certo! Mas ndo temos como saber, com certeza, 0 que Nos espera: se
vamos ver a semente crescer, se desenvolver e, ainda mais, se vamos colher.

86



87

Outra certeza € de que Deus nos da as sementes necessarias, como lembra
o versiculo que lemos. E Dele o chamado - que vem do Batismo - para a
transformacdo e para a semeadura. Em resposta, nos colocamos como
pessoas lancadoras de sementes, em forma de palavras e acdes e em varios
ambitos da nossa vida.

Assim, nds ainda podemos nos perguntar: onde semear? Essa talvez nao
seja uma pergunta tao dificil de se responder: vivemos num mundo em
desequilibrio, onde a criacao de Deus é todos os dias maltratada, explorada
e negligenciada. A Criagcao que nao apenas € nossa casa, € que Nnao somente
nos da o sustento, mas também Criacdao da qual ndés somos parte como
seres humanos. Foi desta Criagao, no sentido amplo, que nds temos
buscado tratar na Campanha Juventudes e Justica Ambiental, e € nela que
Nos, pessoas cristas, Nos inserimos, e onde a Igreja como um todo se insere.
E, nessa perspectiva, sem duvida podemos afirmar que muitos de nossos
irmaos e nossas irmas também sofrem diariamente maus tratos, exploragcao
e negligéncia. E aqui que cabe a nossa semeadura, com novas atitudes e
habitos, com paz onde ha conflitos, e com cuidado onde ha tanta exploracao!

E sabendo que Deus nos da as sementes, para escolhermos quais sementes
gueremos plantar, precisamos ter em mente o que queremos colher, o que
gueremos deixar para que o mundo colha. N&s precisamos saber o que
gueremos como fruto, para escolhermos as sementes certas.

Dindmica

O que queremos que brote da nossa semeadura? O que queremos deixar
como frutos para o mundo e para as outras pessoas?

(Cada pessoa desenha uma fruta em um papel e escreve nela o que
gostaria de colher/deixar para outras geracées colherem; Pedir para as
pessoas escreverem em letra grande e visivel;, Ao final, abrir para algumas
pessoas partilharem o que elas querem colher e quais as sementes que
ela deve plantar para isso.)

ENCERRAMENTO DA DINAMICA

Se queremos colher todos esses bons frutos, ou que outras pessoas colham
esses frutos, precisamos lancar boas sementes - as sementes do cuidado
com o proximo e a proxima e com a Criagao.

O esforco de semear € nosso ao atender ao chamado de Deus. Mas € pela
sua graga e amor que podemos semear um mundo novo, onde a justica
seja uma vivéncia real e diaria, e nao uma utopia. Vamos fazer a nossa parte,
na certeza de Deus fara a dEle, como grande semeador. Que seja essa a
esperancga para os nossos dias!



2SS 2SO KOOSO SV 7 78

MUSICA
Justica tera por fruto (LCI 261)

ORACAO

BENCAO

Fazer parte e poder cuidar da boa criacao de Deus € uma béncao da qual
precisamos sempre recordar e um compromisso pelo qual precisamos
sempre nos reencantar. / Que a béncdo de Deus nos acompanhe nos
Nossos caminhos, em todas as nossas acdes. Que possamos ver em cada
amanhecer um sinal do amor de Deus por nos e ser, a cada dia, um sinal
desse amor no compromisso com a justica e a paz na criacao. Amem.

MUSICA

Nas asas do vento (LCI 531)

(Meditacao elaborada pela equipe da Campanha Juventudes e Justica
Ambiental — Barbara Luise Hiltel Venturini Surkamp, Bianca Koffke, Gabrielle
Ucker Thum, P. Gerson Acker, Natan de Oliveira Schumann, Renato Valenga,
Martina Wrasse Scherer, Diac. Simone Engel Voigt.

Em: Cartilha juventudes
& Justica Ambiental -

88


https://www.luteranos.com.br/textos/juventude-evangelica/cartilha-juventudes-justica-ambiental

[e ¢lento

La naturaleza nos habla

de formas tan diferentes,
conmueven mialmay mi mente,

mi espiritu libre despierta.

Hay Alguien que me habla profundo;
escucho, disfruto, lo anhelo,

lo siento cercanoy a pleno

y me surge esta cancion:

(Estribillo: Asombrosa creacion
Asombroso Creador

soy parte de todo esto

y espero actuar junto a vos)

Veo la inmensa pradera
[lena de vida diversa,

veo las altas montanas
que invitan a ver mas all3g;
escucho el trueno potente,
siento la brisa fresquita,

hay Alguien que me habla en los cielos,

en cada horizonte o rincoén,
lo siento en los mil colores
que despliega la creacion.

Hay Alguien que me habla profundo,
escucho, disfruto, lo anhelo,

me dice en suaves susurros

gue es bueno cuidar lo que vemos:
cada flor, cada brote nuevo,

cada gota de agua bendita

para que a nadie le falte

y tenga lo que necesita.

Juntos y juntas podemos construir
un lugar de pazy bien.

Yo me sumo a esta aventura,

cte sumaras vos también?

Margarita Ouwerkerk



Oragio para um Culto da
Colheita - Jusctica Ambiental

Gabriel Brandenburg
Estudante de teologia na Faculdades EST.

Oremos: Deus Criador, louvamos-te pela béncdo da colheita, pela
semente que encontrou umidade e germinou, saiu do escuro em
busca da luz, encontrou o sol e a chuva, frutificou, foi colhida e se
transformou em alimento e chegou as Nnossas mesas.

Canto: (a escolher)

Clamamos por todas as pessoas que semearam, mas, devido as
mudancas climdticas, ndo tiveram o que colher ou que, devido
a injustica social, ndo tiveram onde plantar. Clamamos pelo
planeta que sofre com a destruicdo, com tempos de chuva e sol
desregulados e com o aquecimento global. Clamamos pelas
dguas poluidas com lixo e produtos quimicos e ja ndo podem
ser fonte que sacia. Pelos lugares onde a Justica Ambiental é
inexistente, impossibilitando a vida. Pedimos pela recuperacdo
de nossa natureza e o fim da destruicdo de nossa casa comum.

Canto: (a escolher)

Pedimos pelas pessoas que trabalharam para que esses
alimentos fossem trazidos hoje para o altar. Abencoa e cura as
maos dessas pessoas, pois, tantas vezes elas foram queimadas
pelo sol e machucadas pelos espinhos e tantas vezes deixaram de
ser reconhecidas socialmente. Diante disso, oramos por justica,
para que os agricultores e as agricultoras tenham vida digna, e
para que as pessoas jovens encontrem um futuro sustentdvel na
sua comunidade.

Canto: (a escolher)

Intercedemos para que as liderancas politicas invistam na
preservacdo de nosso meio ambiente, na producdo de alimentos
squdadveis para todas as pessoas. Que a comida boa esteja em
todas as mesas, e que as dificuldades da agricultura familiar
sejam superadas e seus esforcos sejam reconhecidos.

Canto: (a escolher)



LOPROIOMOMOMOMONMONOXONRE

Cubsidio (itu rgico

Tema: Terra, Vida, Ecoteologia

ACOLHIDA
Bem-vindos e bem-vindas a presenca de Deus, fonte de toda vida!

Somos pessoas amadas por Deus, que nos criou, nos deu o sopro da vida, a
sua imagem nos criou. Esta vida e este amor de Deus se estendem a toda a
criacao.

Como igreja e pessoas cristas, aqui estamos para reafirmar o nNosso
compromisso de protecao e cuidado para com toda a vida na terra.

SAUDACAO

Em nome deste Deus que da vida, do seu Filho Jesus, que dignifica a vida e
do seu Espirito que, pelo batismo, nos chamou para uma nova vida, aqui nos
reunimos.

Louvemos a Deus, fonte de toda vida na terra!
UMA LITANIA DE LOUVOR

Quando a terra era sem forma e vazia, o Espirito de Deus pairava sobre as
aguas.

Entdo, Deus criou a luz!

Deus se encheu de alegria, pois viu que a luz era boa.

Depois separou terras e aguas. E sorriu Deus, pois viu que isso era bom.

C. Louvemos a Deus, fonte de toda vida na terra!

Deus também semeou a terra, cobriu de plantas, arvores frutiferas e flores de
todas as cores;

Fez os astros para iluminar o universo e demarcarem o tempo em dias e
noites, e em estacdes do ano.

E em tudo Deus percebia a beleza da criacao.

As aguas foram povoadas de seres viventes, as aves voavam sob o firmamento
do céu e variadas espécies de animais encheram a terra.

E Deus se dava conta de que tudo era muito belo e bom.

C. Louvemos a Deus, fonte de toda vida na terra!

91



XOKOMOMOMOMIMOINMOMOHRONK

Deus, entao, criou a mulher e o homem, a sua imagem e semelhanca os criou
e deu-lhes a incumbéncia de cuidar da sua criagao.

Deus admirou tudo que tinha feito, sorriu e viu que era muito bom.

Deus celebrou e abencoou tudo o que havia criado!

C. Respiramos em Deus, vivemos em Deus e em Deus repartimos a vida
com toda a criacao.

CANTO (a escolher)
KYRIE

Lemos em Romanos 8.22 que toda a criacao geme e espera ser redimida.
(Convidar as pessoas presentes a expressarem suas preocupacdes em relacao
a destruicao das fontes da vida na terra. Por fim, encerrar o momento com a
oracao que segue:)

Oremos a Deus pela salvacao de toda a sua criacao:

Oh Deus, que criaste a nos e a todas as criaturas, a natureza geme e suporta
angustiase,comela, também ndssofremos as consequénciasdo desequilibrio
ambiental. Por isso, em conjunto clamamos:

C. Tem compaixao, 6 Deus! Renova a criagao, a criacao inteira! Fortalece em
Nos o compromisso de protecao e cuidado para com toda a vida na terra.

CANTO
LEITURA DO SALMO 104

NOSSO COMPROMISSO

A palavra de Deus nos desafia e a realidade nos compromete. Em Cristo,
pelo batismo, fomos feitos filhos e filhas de Deus. Como tais, assumimos um
compromisso com Deus e com todas as suas criaturas. Na realidade ecoldgica
atual, este compromisso pede urgéncia em nossas agdes Como Pessoas
batizadas e como Igreja de Jesus Cristo.

Vamos refletir:
Que acdes podemos assumir como pessoas, grupos e sociedade pela defesa

e cuidado da criacao? Que sinais podemos dar, em nosso dia a dia, em nome
da fé no Criador, para reduzir os impactos ambientais? (reflexao e partilha)

92



XOKOMOMOMOMIMOINMOMOHRONK

ORAGAO

Oremos.

Espirito divino, félego da vida!

Anima-nos e fortalece-nos no compromisso de cuidado para com toda a vida
na terra.

Da respiracao aos corpos ofegantes e desanimados.

Sopra o0 vento que movimenta e traz novo tempo,

Transforma a secura da terra em campos verdejantes.

Leva a suave brisa do teu sopro recriador a todos os recantos da terra;
Renova a vida, sustenta as florestas, conserva a respiracao da tua criagao.
Espirito divino, forca vital criadoral

Que o sopro do teu halito de vida

Faca pulsar o nosso coragao e gere sentimentos de amor e gratidao.

E que toda criatura louve a ti e te sirva, Deus da vida, Filho doador da vida e
Espirito Santo vivificador! Ameéem.

BENCAO
Que o Trino Deus, o Criador, o Salvador e o Mantenedor da criagao inteira nos

abencoe e nos fortalegca no cuidado da criagao e no desenvolvimento de um
mundo sustentavel e bom. Ameém.

ENVIO
Vamos em paz e cuidemos de toda a vida na terra.

Catequista Erli Mansk
IECLB - 22/09/2023.

93



XOKOMIMOMOMONINROIROMONRKE

94

oveo dia vira

Ana Clara Rodrigues
Louis Marcelo lllenseer, 2020

Quei-ma'a ma-ta'e a-pa - ga,aes-pe - ran-c¢a se'es-ma - ga, si-len-
6 Cmaj7 Cim7(b5) F#7
N
il | I — I i I i I I I I ]
I T | I | I | 2 | — | | — T | 1 | T 1 I | | — | — |
I | I | I | & I 1 I I I I | 1T 1T T | I I I I | 1 I I |
N — — N — N —
ci-a'o so-frer. Dizo do-noque pas - saabo - ia-daque'ar-ras - tade-ses-
14 Bm7
ﬁu. | — — I I T I — J— J— I I J— — I — e |
H I I | — | | I & I 1 I I I I | I I I | I I I I | 1 I I |
£ N —— — S— N —
pe-ro'e mor-rer. Tan-ta la-gri-ma se - cado'ou-tro la-doda cer - ca,fazo
ﬁu | I— I I I I I I ]
I | I— | I | I | 2 ] | | | — | — | [, 1 | | 1 | — |
I | I | I | I I | I I I I | I 1 I I | I I I I |
') N — — N — N —
que pra'es-que - cer? Mastem po-voque lu - tanfose'en - tre-ga pra cul -
29 F#7 Bm7 D
_ iy
1'[_:|[ | — | — | I I Iﬁ | ! al ! al ! : !
~— N —  ——
- pa,faz no - vo'a-ma-nhe-cer. Osa - gra-do'é po-ten - te,mu-da'a
36 D/r4 G Em7

e e e e e e

vi-da da gen -

te, é pre - ci-so lu-tar!

Hiaum no-vo fu-tu - ro,on-de'o

po-vosem mu - ro,vol-ta - rd a can-tar! Quendo mor-ra'a'es-pe - ran -
51 D D/F4 G
_ 0
o = T T
- c¢a,poisjus - ti-ca se'al-can - c¢a,bem vi - ver se fa-ra, de mios
P [r—
Ll | — T T —, | — I I I g — H I
1L I I I I I 1 I I I P I —
[ 4 hil o =i =i =i =i | o o | - I | T | T 1 |
e - - e - :I v ¥ I > & > Il I I I I I 1 |
) ~—— = =
~— ~——
da-das a fren - te, fé ea - mordes-sa gen - te,no-vo di-a vi-ra!



XOMONONOMIMIMOMOIRONRONK
/i qua do. vida

L: Mauricio K. de Oliveira e Soraya Eberle
M: Mauricio Klug de Oliveira

D G/D D A G
7l d ﬂ | | Ih | | 1Y | | | |
(o= | =SS IEESNE « *° 04,
.J A — e
LA - guaquesa-ci-a mi - nha se-de, a-gua que da sus-ten - to_a
2.Deus pre-sen-te-ou dons e ta - len-tos e nos con - fi - ou to- do_es-te
3.A - gua quere-no-va_a nos - sa vi-da, a-gua que_am-pli-a nos - so_o-
4 D C Bb A
“ ] ] A, |
fr—h — 7 - T i ! 1 1 T 1 — { B {
%H*ﬁﬂ S 0 T R 5 YR IO I A
vi - da, a - gua dos rios, a-gua dos ma-res, fon - te de vi-da na Ter-ra.
mun-do. Cha-ma_a a-mar, a pre-ser-var, ru-mo_a_u-ma vi- da me-lhor.
lhar: vem trans-for-mar, vem nos mos - trar no - vos ca-mi-nhos de vi - da!
9 D G Bm
A 4 |
S
\bu ¥ J ) I j J
Ve - nham, va - mos cul - dar, ser - vir pa - rao bem da cri - -
12 Asus A D G D A D
Aou | | — | M. |
o L I I | 1 1 | |
¢do. Com-pro-mis-so com a vi-da Ba-tis - mo le-va_.a a - ¢do
16 ,[37 A D
ﬁ s — —_— !
s I% .; & 1 | .J I
S == —
Ba - tis - mo le - wvaa a - cdo.

1. Agua que sacia minha sede,
agua que da sustento a vida.
Agua dos rios, dgua dos mares,
fonte de vida na terra.

Refréo:

Venham, vamos cuidar,
servir para o bem da criagao.
Compromisso com a vida,
Batismo leva a acao.

95

2. Deus presenteou dons e talentos,
e nos confiou todo este mundo.
Chama a amar, a preservar,

rumo a uma vida melhor.

3. Agua que renova a nossa vida,
agua que amplia nosso olhar:
vem transformar, vem nos mostrar
novos caminhos de vida!




XOKOMIMOMOMONINROIROMONRKE

Mae Terra, onde ectde?

Carine Josiéle Wendland
Mauricio Klug de Oliveira

o
B
>
o
B
>
o
B
>

ll? 3 o ! ?\) i — J N r—— — i 2 ! kl\l i
GRS e M et -~
.) T r o0&
Mae Ter-ra,on-de es - tas? A - qui ouou-trolu-gar? Mae Ter-ra,on-de es-
8 Dm A Dm Gm Dm
) N -
E 1 " N — — | I — | I —
h T [7] A T T T I T [7] |R) s> o 2 o 8 & a o o I I
LG E— e - o ] o o S S e s - =
o ) oo ) !
tas? A - qui ou ou-tro lu - gar? o cinzadas pare-deste su - fo-ca,eu sei A
13 Gm Dm A7 Dm C#O
h J— | A
)” A — o -~ | | | ™\ f f
7 Y o S o Sy s | i I S — .
\J I I I I S— e ‘;l d O \) _‘I_ -‘I-
3 = — h—— & &
cu-radacor es-td na vi-da, no ver-de flo - res-tas fe-ri-das,ca-
9 T rm— ' f Y e t
y Y | | | | Y 2 | Y o
&> s e s o—1
T [ a o o9
e - o -
i - das. Maéa-qui-nas hu-ma-nas,em pé o céu estd pa-raca - ir, masas flo-
23 A7 Dm A7 Dm
A 1 J— 1 — —
Y | | | | | | [
y Y |  — — — ] | | r X3 Y 2 | | |
v I I I I I & d I
T oo o o
— —
res-taso sus-ten-tam a - in-da Mae Ter-ra, da-nos fé com ra-iz

96



XOKOMIMOMOMONINROIROMONRKE

Comos Terra

97

Luiz Carlos Ramos
Mauricio Klug de Oliveira
J=100
G C Em Am
N # | \ | —
I N I Il [ T
o g7 — i —
I V4 I I I I 7 I b I I W I I
.J T L4 T I T T Y I I I Y I I
So-mos da ter-ra, so-mos de ter-ra hu-ma-nos hu-mil-des hi-mus,tdo so-
8 D C G Am D G
0 ﬁ f " T i T i f
men-te Jar-di - nei-ros do mun-do Plan-ta-dosemplenopla-ne-ta a - zul Per-so-
15 C G Am D C9 D9 G
N # ) ) | | | ) )
i — — . S o E—— _il —¥ — — -
o I I IAY I I [y o s o o o o o =
%j;—d—d—d-‘—- s - oo o000 e 1o
na-gensdi - ver-sos do vas-to_U-ni - ver-so So-mosa na-tu - re-za que sen-te
23 C9 D9 G C9 D9
9 ﬁ fr—p— o — Kt i " fr—— f f T
@ | | | | ) | | . - (V] \ | | | | | |
= o' a P / IAY I s o o o
d —
Am-bi-en-te in-tei - ro que pen - sa A 16-gi-ca da Vi-da_e-co -
)+ . . . .
Y = I | — I i T I i T I
(o o oo = — N+ — = I I —t —
¢ = e e ™ . L e o e e
16 - gi-ca So-mos po - e-tas-pro - fe-tas, la - vra - do-res-ges - tan-tes
38 C D G C D G
H_# . P
Y = i i i I I I | i i I | |
V - [V] \ I I I I I I I  — T T Jr— I I I I I
(& et g — steo—s
o - oo o —Q/—Jj o—eo o —c—*
Que_es-pe-ramem ver-de_es-pe - ranca No-vos Céus e no - va Terra



XOKOMPOMONOMIMONOMOHRONK

ORACOES

Deus de Bondade e amor, fizeste-nos de terra, e a agua circula pelo nosso
corpo. Mesmo assim, a humanidade segue por caminhos de destruicao do
gue € essencial para que haja vida neste planeta, enchendo a terra de veneno,
poluindo rios, mares e oceanos, matando arvores, plantas e animais. Diante
dessa situacao, nos te pedimos: converte-nos para o caminho da vida. Da que
POSSaMOS Ser pessoas responsaveis para com a tua Criagcao, sendo sal da terra
e luz do mundo, agindo em defesa da vida. Amém.

Deus de amor, nds, seres humanos, nao somos os Unicos habitantes deste
mundo e agradecemos por isso. Nos preocupamos com 0S rumos que a
humanidade esta tomando, pois a tua Criacao vem sendo destruida. Ajuda-
NOSs para que possamos reconhecer que toda a tua Criacao tem o direito de
viver, e viver bem neste mundo. Tu vieste a nds e te tornaste um ser humano
para nos dar vida. Da que a nossa agcao neste mundo seja em gratidao a ti na
defesa e preservacao da vida. Amém

Mauricio Klug de Oliveira

O Deus Eterno,
Ensina-nos a com(+)viver com a natureza:
A amar sua beleza,
A respeitar sua forga,
A resistir a sua furia.
Ajuda-nos
A proteger os seus brotos
A desfrutar de suas sombras,
A partilhar os seus frutos.
Envia teu Espirito e renova a face da terra!
Envia teu Espirito e renova a face da fé!
Envia teu Espirito e renova a face da esperancal
Envia teu Espirito e renova a face da do amor!
Envia teu Espirito e renova a face da vida!
Luiz Carlos Ramos (10/08/2011)

98



EXPEDIENTE

Equipe de elaboragdo: Carine Josiéle Wendland, Mauricio Klug de Oliveira,
Victor Mateo, Vhera Poty, Santiago Franco, Leonardo Boff, Chad Rimmer,
Claudio Carvalhaes, Ana Luisa Teixeira de Menezes, Elena Cedillo, Olmiro
Ribeiro Junior, Johannes Gerlach, Cristiane Echelmeier, Julia Witt, Angelique
van Zeeland, Marcelo Luis Kronbauer, Gerardo Oberman, Maria Angela
(Mabel) Palumbo, Francisco Andraca Cleofas, Barbara Luise Hiltel Venturini
Surkamp, Bianca Koffke, Gabrielle Ucker Thum, Gerson Acker, Natan de
Oliveira Schumann, Renato Valenga, Martina Wrasse Scherer, Simone Engel
Voigt, Margarita Ouwerkerk, Gabriel Brandenburg, Erli Mansk, Soraya Eberle,
Luiz Carlos Ramos, Ana Clara Rodrigues, Louis Marcelo lllenseer, Ana Isa dos
Reis Costella.

Producao editorial:

Projeto grafico e diagramacao: Luz de Maria Cordero

Capa e ilustragées: Carine Josiéle Wendland

Organizagao: Carine Josiéle Wendland e Mauricio Klug de Oliveira
Disponivel em PDF:
www.luteranos.com.br/conteudo/terra-vida-e-ecoteologia-reconexoes

Apoio:

§\\\ ///4 C@P27 ‘M
] 4

THE
LUTHERAN
WORLD
FEDERATION

SHARM EL-SHEIKH

,;m// \\:\c\ 2022keavpr
7N

IECL®

2023






